# خسالا محمسد خسالد







كالجبوق

وترافاها والمال والمالما فالماله الماله الماله المالمالما فالمراوا والماله الماله الماله الماله المالم المالم المالم

Copyright All rights reserved

# الهقطهم النخروالأورثيغ

القاهرة . مصر ٥٠ شارع الشيخ ريحان- عابدين

Tel: (00202) 7958215-7946109

Fax: (00202) 5082233

Email: elmokatam@hotmail.com

رقم الإيداع ١٤٨٧٢ / ٢٠٠٤ الترقيم الدولى .I.S.B.N 977 - 5732 - 42 - 5





# الإهلا

- يا من جنت الحياة، فأعطيت ولمر تأخل.
- يا من قلست الوجود كلم، ومعيت قضية الإنسان.
  - يا من زكيت سيادة العتل، ولهنهت غريزة القطع.
- يا من هيأك تفوقك للكون سيانا "فوق" الجميع فعشت ماحدا " بين" الجميع . . ! !
- يا من أعطيت القدوة، و ضريت المثل وعبكت الطريق.
- يأها الرسول، والآب، والآخ، والصديق. إليك أهدى هذه الصنحات في حيا من يعلم أنه بجاوز قلسة الهذا الاهداء.







الصحيحان · للإمامين البخارى ومسلم

الإمام أحمد لإمام أحمد بن حنبل

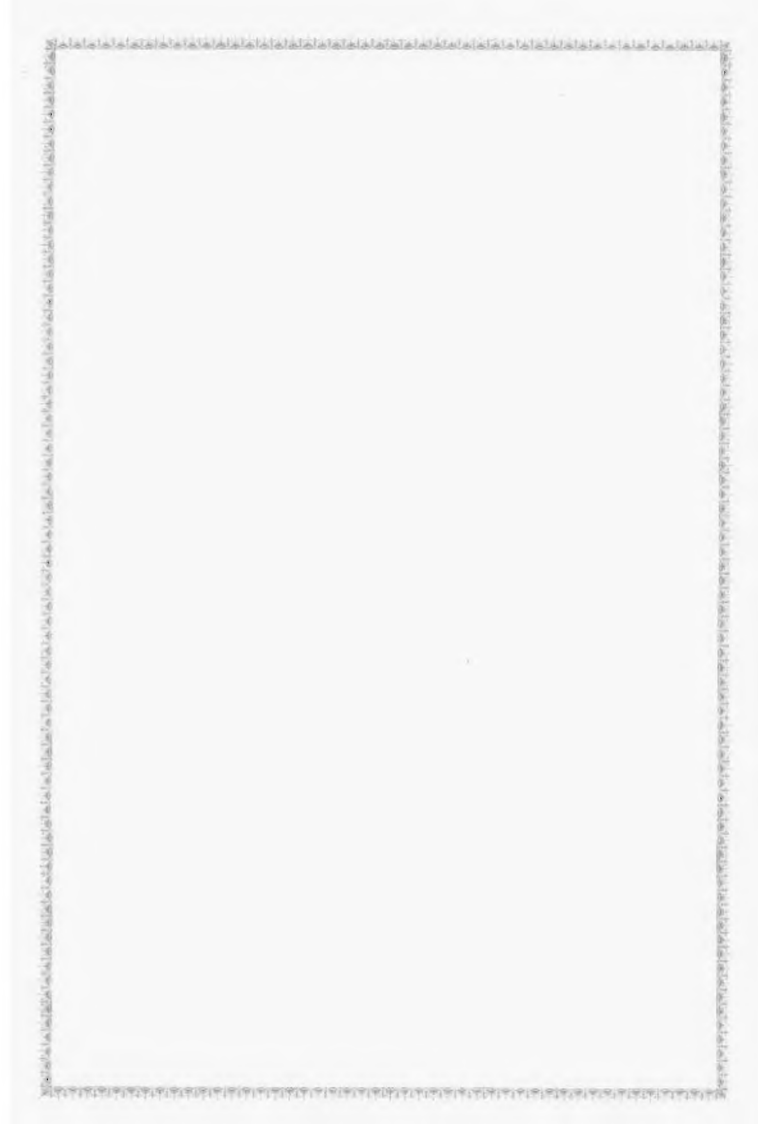
الترغيب و الترهيب للحافظ المنذري

السير الوصول إلى أحاديث الرسول

للحافظ ابن الديبغ الشيباني

الإمام النووى الصالحين الإمام النووى

الطبقات الكبرى للإمام ابن سعد



# يني لِنْهُ الْحَيْرِ الْحِيْدِ

ولهلغاطات أعالها مالمالما فالفالفا فالمالم المالمالمالمالها والأنافا فالمالم المالفية المالمالم المالم والمالمي

# مُعَكِلُمُن

لو لم يكن "محمد" "رسولاً" لكان "إنسانًا" في مستوى الرسول..!!

ولو لم يتلقَّ الأمرَ من ربه: ﴿ يَتَأْيُهُا ٱلرَّسُولُ بَلِغْ مَاۤ أُنزِلَ إِلَيْكَ ﴾ لَتَلقًاهُ
من ذاتِ نفسه، يأيها الإنسان بلّغ ما يعتملُ في ضميرك..

ذلك أن "محمدًا الإنسان" جاوزٌ نُصخُه وارتقاؤه كُلُّ تَخُوم الذات وحدودها، ولم يكن ثمة سبيل لوقف انتشار هذا النضج، وهذا الارتقاء خارج الذات، وخارج البيئة.. بل خارج كل زمان، وكل مكان..

إن عظمته التي فرضت نفسها، ونادت إليها ولاء المؤمنين، وإعجاب المعرضين..

عظمته، التي لبثت زهاء ألف وأربعمائة عام، وستظل دوّمًا، ترسل ضياءها وسناها.. وتبثُ في ضمير الزمن رشدها، ونُهاها.

عظمته هذه، تنبُع ـ أول ما تنبُع ـ من إنسانية "محمد" .. من الطريقة التى كوَّن بها نفسه، ووجدانه، وعقله تحت عين الله ورعايته..

ومن الموقف الذي اختاره والتزمه، تجاه الكون، والناس والحياة..

والحق أن "محمدًا الإنسان" شيء باهر.. فإذا التقى به "محمد الرسول" فإن عظمته آنئذ تجاوز كل حدود الثناء..!

ولكن، لماذا أضع "الإنسان" مقابل "الرسول".. ؟؟ أو ليس "الرسول" إنسانًا.. ؟؟

بلى .. إن "الرسول" إنسان.

وإنما أريد بصفة "الإنسان" هنا، التنبيه إلى أننى أركز الحديث على الطابع البشرى المحض الذى يشترك فيه "محمد" مع غيره من الناس.. والذى تفوَّق فيه على من سواه من الناس.

لالمام والفالة الخالجات فالمام المائة أكاله المائم الماء المالما والمائم المائم الفائم المائم المالم المالم المالم

انسانيات 🎇 \_

فهذا الطابع البشرى بكل انفعالات، وبساطته، وتلقائيته ــ هو الـذى يُبهجنا ويَبهرنا، لأنه من صنع واحد منا.. واحد مثلنا.. ومن ئم، فهو يمنحنا ثقة بأنفسنا، واحترامًا عظيمًا لبشريتنا التي تنجب مثل هذا الطراز الرفيع من الخلق..

#### \* \* \*

ولست أدرى، هــل هذا كتاب عن "محمد" أو هو كتابٌ لـ "محمد".. عليــه صلاة الله وسلامه؟

فلقد بدأت التفكير في الكتاب معتزمًا أن أتتبع أحاديث "الرسول" ومواقفه، وأختار منها ما يكون الصورة التي أريدها.. صورة "محمد" الإنسان، دون أن أقْحِم نفسي على هذه المختارات مدركًا أن مجرد تنسيقها، ووضع كل حديث في مكانه من الصورة، سيكون فصل الخطاب..

بيدَ أنى لم أكدُ أبدأ، حتى وجدت أحاديث "الرسول" عليه السلام ومواقفه، تعكس على فِكرة خَبْئها النفيس، وحكمتها المُسْتَسِرُة..

وهكذا سمحتُ لنفسى أن أقفوَ أثرها، وأستنبط منها مَعَـالم النمـوذج الـذى يشكّل على نحو جليل، إنسانيات "محمد" الباهرة..

وسمحت لنفسى كذلك أن أسطر ما أفاءته على هـذه الأحاديث والمواقف من فهم ومعرفة..

ولقد آثرت الاقتصار في الاستشهاد، على أحاديث الرسول وتصرفاته؛ لأنها أدلُّ على إنسانية صاحبها؛ ولأنها تصوِّر \_ تمامًا \_ تِلقائية العمل والنزوع لديه.

- هنالك ترى الإنسان الحانى، الذى لا تُفلت من قلبه الـذكى شاردة من آمال الناس وآلامهم، إلا لبَّاها.. ورعاها.. وأعطاها من ذات نفسه كلّ اهتمام، وتأييد..
- نرى الإنسان الذى يكتب لملوك الأرض، طالبًا إليهم أن ينبذوا غرورهم الباطل.. ثم يُصغى فى حفاوة ورضًا، لأعرابى حافى القدمين يقول فى جهالة: "اعدل يا محمد، فليس المال مالك ولا مال أبيك.."!!!
- نُرَى العابد الأوّاب، الذى يقف فى صلاته، يتلو سورة طويلة من القرآن فى انتشاء وغبطة، لا يُقايض عليهما بملء الأرض تيجالًا وذهبًا.. ثم لا يلبث أن يسمع بكاء طفل رضيع، كانت أمه تصلى خلف "الرسول" فى المسجد: فيضحى بغبطته الكبرى، وحبُوره الجيّاش وينهى صلاته على عجل، رحمة بالرضيع الذى يبكى وينادى أمه ببكائه..!!!
- نرى الإنسان الذى وقف أمامه \_ صاغرين \_ جميع الذين شنوا عليه
   الحرب والبغضاء، ومثلوا بجثمان عمه الشهيد "حمزة" ومضغوا
   كبده في وحشية ضارية؛ فيقول لهم: "اذهبوا؛ فأنتم الطلقاء"..!!!
- نرى الإنسان الذي يجمع الحطب الصحابه في بعض أسفارهم
   ليستوقدوهُ نارًا تنضج لهم الطعام..!!
  - والذي يرتجف حين يبصر دابّة تحمل على ظهرها أكثر مما تطيق!!
    - والذي يحلب شاته.. ويَخِيط ثوبه.. ويَخْصِف نعله..!!

• والذي يقف بين الناس خطيبًا فيقول: "من كنت جَلدتُ له ظهـرًا؟ فهذا ظهري فليقتد منه "..!!

أجل.. نرى الإنسان \_ أبهى، وأنقى، وأسمى ما يكون الإنسان.

\* \* \*

فَلْنَقْتُرِبِ فِي تُهلُّل.. ولنقرأ في أناة..

واعلموا يا من تطالعون الآن هذا الكتاب \_ أنكم تعيشون لحظات مُترعة بغبطة الحياة، مع إنسان ورسول، رفع الله به قدر الحياة..



الفعل الأول

الركمة مهكته



يتيم،،،

جعل الله اليُّتُمُّ له مهدًا..

وحين كان أترابه يلوذون بآباء لهم، ويمرحون بين أيـديهم كطيـور الحديقـة.. كان "محمد" يقلب وجهه في السماء...

لم يقل قط يا أبى.. لأنه لم يكن له أب يدعوه. ؟ ولكنه قال كثيرًا، وقال دائمًا: يا ربى...!!

أىُّ سر في اليتم حتى يختاره الله لأعظم حامِلَيْن لكلمته، مُبلُغين لرسالته ـ المسيح. ومحمد...؟!!

أجَل، فالمسيح أيضًا كان يتيمًا، وحين جاء الدنيا لم يجد له أبًا.. بل لقد أنبئ أنه لم يكن له أب على الإطلاق.

وحين كان أثرابه كذلك يباهون بآبائهم، ذهب هو يباهى بخير أب، فيشير بكفه المضيئة إلى فوق..

ويقول: \_ أبي.. الذي في السماء..!!

تُرى، هل اختار الله لهما اليُتم، ليفجّر الرحمة في نفسيهما تفجيرًا..؟ ربما.. ولنعد لحديثنا..

وَلنَمْضِ مع "محمد" في رحمته. وإنها لرحمة تبهر الألباب. والرحمة عند "محمد" لم تكن "رَدَّ فعل" ليتمه.. بل كانت "فعلا" مُتسفًا مع وجوده الذي استهل يتيمًا. إنها رحمة الأقوياء الباذلين، لا رحمة الضعفاء البائسين.

ومَنْ أقوى بين الأحياء جميعًا ـ من اليتيم الذي يواجه الوجود وحده.. وينهض بالعب، وحده.. ويختفى من حياته "العائل"؛ ليظهر فيها "الرجل".. وليملأ الفراغ كله، وينمو تلقائيًا كالشجرة الباسقة، ويستمد من ذاته أبوَّة ذاته؟!! أجل، إن اليتم لأجل مصادر العظمــة شأنًا حين يواتي طفلا يحمل استعدادا عظما..

ولقد كان محمد كذلك..

و "محمــد" القوىُ يمــارس الرحمــة ممارســة مــؤمن بهــا، متــضمخ بعطرهــا، مخلوق من عجينتها.

وإنه \_ عليه صلاة الله وسلامه \_ ليهتف بها هُتافًا كله ذكاء وحكمة.

وحين تُطوّف حول أحاديثه عن الرحمة، ومواقفه مع الرحمة، نجد شيئًا يـشبه المعادلات الرياضية. فهو لا يزجى عـن الرحمة مجرد حـديث يـنعش العاطفة أو يسعف في العزاء..

إنما يتحدث عنها حديث خبير بقيمتها، ويتتبع كل مواطن الحاجة إليها. وكأنه وهو يحيط بها من كل جانب، يضع لها دستورًا وقانونًا..

\* \* \*

"الراحمون يرحمهم الرحمن.." "ارحموا من في الأرض، يرحمكم من في السماء.."

مكذا قال "محمد"...

ولكن من هم الراحمون؟؟ إن فاقد الشيء لا يعطيه. والذي لا يستطيع أن يرحم نفسه لا يستطيع أبدًا أن يرحم غيره..

ومن هنا يبدأ الحديث عن الرحمة، ويبدأ الحضُّ عليها. وفي براعة الصدق الذي يضيء شخصية "محمد"، ويملؤها نورًا \_ يواجه عليه السلام رحمة النفس والذات مواجهة حاسمة، ويختار لهذا زاوية ما كانَ يُظن أبدًا أنه يختارها.

> فمحمد رسول، عابد، جاء ليرفع راية العبادة، ويسوق الناس إليها. أفيختار العبادة بالذات لينشئ بينها وبين الرحمة مفاضلة..؟؟

أجل، لقد فعلها الإنسان العظيم، وأعلن أن الرحمة خير من الإفراط في العبادة وأزكى.

"خرج رسول الله على عام الفتح إلى مكة فى رمضان حتى بلغ موضعًا يُدعى ـ كراع الغميم ـ فصام، وصام الناس.. ولما رأى بعض الناس قد شق عليهم الصيام بسبب وعثاء السفر دعا بقدح من ماء، فرفعه حتى نظر الناس إليه، ثم شرب..

ولما قيل له: إن بعض الناس لا ينزال صائمًا. قال: أولئك العصاة...(1"

\* \* \*

# ويحدثنا جابر أيضًا:

"كان النبى ﷺ فى سفر، فرأى رجلا قد اجتمع عليه الناس، وظُلُّلُ عليه. فقال: ما باله؟ قالوا: رجل صائم.. فقال عليه السلام: ليس من البرِّ أن تصوموا فى السفر، وعليكم برخصة الله التى رخص لكم، فاقبلوها".

إن رحمة النفس تفوق في اعتبار "محمد" كل شيء.. فهـؤلاء الـذين صاموا

فى سفر، وأدركهم العياء فلم يتخلوا عن صيامهم، يدمغهم رسول الله بالعصيان، لأنهم حولوا العبادة إلى تعذيب، ولأنهم تخلوا عن أعظم فيضائل الإنسان ـ ألا وهى الرحمة.. لاسيما الرحمة بالنفس، واستبقاء عافيتها وقوتها..

#### \* \* \*

ولقد ذهب إلى بيت النبى ذات يوم نفر من أصحابه يسألون عن عبادته، فلما أخبروا، بدا عليهم كأنهم تَقَالُوها، فقالوا: وأين نحن من النبى عليه السلام.. لقد غفر الله له ما تقدم من ذنبه وما تأخر..

قال أحدهم، أما أنا، فإنى أصلى الليل أبدًا، ولا أنام منه شيئًا. وقال آخر: وأنا أصوم الدهر ولا أفطر أبدًا.. وقال ثالث: وأنا أعتزل النساء، فلا أتزوج أبدًا"..

أين حقوق النفس البشرية في كل هذا،؟ وأين واجب الرحمة بها؟؟ إن "محمدًا" عنده كلمة الفصل، وسوف يحمى الرحمة من كل عدوان، حتى لو كان عدوان المبالغة في العبادة والفضيلة.!

وهكذا، لا يكاد نبأ هؤلاء يبلغه حتى يسألهم:

"أنتم القوم الذين قلتم كذا، وكذا؟ أما والله إنى لأخشاكم لله، وأتقاكم له، لكنى أصوم، وأفطر وأصلى، وأرقد فمن رغب عن سنتى فليس منى.."

### \* \* \*

ويبلغه ذات مرة أن عبد الله بن عمرو بن العاص يصوم دائمًا، ويقوم الليل كله، فيقول له:

"بلغنى أنك تصوم النهار، وتقوم الليل، فلا تفعل، فإن لجسدك

عليك حقًّا، ولنفسك عليك حقًّا، ولزوجك عليك حقًّا. صم، وأفطر.."

"صم من كل شهر ثلاثة أيام. فذلك صوم الدهر."

"قال: يا رسول الله إنى أطيق أفضل من ذلك."

"قال: فصم يومًا، وأفطر يومًا. وذلك صيام داود."

"وهو أعدل الصيام.."

"قال يا رسول الله إنى أطيق أفضل من ذلك.."

"قال رسول الله: لا أفضل من ذلك.."

ويحكى الرسول نفسه، عن نفسه فيقول:

"إنسى لأقوم إلى الصلاة وأريد أن أطول فيها. فأسمع بكاء الصبى، فأتجاوز في صلاتي ـ كراهية أن أثني على أمه.."

لا شيء يكشف عن قيمة الرحمة عند محمد عليه السلام، مثل وضعها والعبادة في كفتي ميزان..

عندئذ ترجح كفة الرحمة رجحانًا، أيُّ رُجحان..!! انظروا..

هل تبصرون هذا الرجل المقبل، مُهَرُولَ الخطى إلى رسول الله، يغشاه الفرح، وتغمره البهجة.؟؟ إنه قادم يبايع نبيه على الهجرة معه وعلى الجهاد في سبيل الله تحت رايته.

فاسمعوا حوار "محمد" له:

"هل من والدّينك أحد حيّ..؟؟"

"قال الرجل: نعم، كلاهما حي.."

"قال "الرسول": فارجع إلى والديك، وأحسن صُعبتهما.."

وهذا رجل آخر، جاء إلى "محمد" يسعى ويقول:

يا رسول الله، جئت أبايعك على الهجرة، وتركت أبوى يبكيان.. فيجيبه الرسول:

"ارجع إليهما، فأضحكهما كما أبكيتهما.."

### وثالث يسأل:

يا رسول الله، إنى أشتهى الجهاد، ولا أقدر عليه. فيقول له الرسول : هل بقى من والديك أحد..؟ يقول الرجل: نعم....

فيقول "محمد" عليه الصلاة والسلام:

"قابل الله في برهما.. فإذا فعلت ذلك فأنت حاج، ومعتمر، ومُجاهد.."

#### \* \* \*

إن بسمة تعلو شَفَتَى أب حنون، وتكسو وجه أم مُتلهفة، لا تباع عند "محمد" بثمن، حتى حين يكون الثمن جهادًا يُثبّت دعوته، وينشر في الآفاق البعيدة رايته.

وهكذا رأيناه يرد إلى والمدين دامعين، ابنا لهُما جاء يبايعه على الجهاد، وسمعناه يقول له تلك الآية الباهرة.

"ارجع إليهما، فأضحكهما ـ كما أبكيتهما.."

إن رحمة النفس تتم عند "محمد" برحمة الوالدين وبرهما، لأنهما مصدر هذه النفس ووعاؤها.

وإذا كانت العبادة تتحول إلى تعذيب، حين تجيء على حساب رحمة النفس.. فإنها ـ أعنى العبادة ـ تتحول إلى عقوق. إذا تُمت على حساب رحمة الوالدين. ثم تنتشر الرحمة لدى "محمد" عليه السلام ـ حتى يغطى دفؤها كل مُقرور. وحتى تشمل الأحياء جميعًا من إنسان وحيوان.

وفى المواطن التى تعظم فيها الحاجة إليها، نجد الرسول يركّز إلحاحه عليها.. فهو \_ مثلا \_ إذا حثّ على الرحمة بالطفل يركّز بصورة أشد، على الرحمة بالطفل اليتيم، أو الطفل اللقيط.

وإذا حثَّ على الرحمة بالحيوان، وهو يعمل، يركزُ بصورة أوفى، على الرحمة بالحيوان وهو يُذْبَح.

وهكذا يدور قلبه الكبير مع دواعي الرحمة حيث تدور!

والرحمة عند "محمد" ليست نافلة من نوافل البر. بـل واجبًا مـن واجبـات الرُّشد؛ وتبعة من تُبعات الحياة.

وهى لهذا تُعبِّر عن نفسها في عديد من صور الخير، والمشاركة، والأعمال النافعة.

يقول أبو ذرّ، رضى الله عنه:

"سالت رسول الله ﷺ: ماذا يُنْجى العبد من النار.؟ قال: الإيمان بالله. قلت يا نبى الله: مع الإيمان عمل؟ قال: أن تُعطى مما رزقك الله. قلت يا نبى الله، فإن كان فقيرًا لا يجد ما يعطى. ؟ قال: يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر. قلت: فإن كان لا يستطيع أن يأمر بالمعروف، ولا يستطيع أن ينهى عن المنكر؟ قال: فليعن الأخرق. قلت با رسول الله، أرأيت إن كان لا يحسن أن يصنع؟ قال: فليعن مظلومًا ؟ قال ما مظلومًا . قلت: فإن كان ضعيفًا لا يستطيع أن يُعين مظلومًا ؟؟ قال ما تريد أن تترك لصاحبك من خير؟؟ ليمسك أذاه عن الناس. قلت يا

رسول الله. أو إن فعل هذا يدخل الجنة؟ قال: ما من عبد مؤمن يصيب خصلة من هذه الخصال إلا أخَذت بيده حتى تُدخله الجنة.."

إنا أن نتصور النار، على أنها مُنتهى ما ينسزل بالشّرير من عذاب نفسسى أو مادى.

ونتصور الجنة على أنها قِمَّة ما يناك الخير من مثوبة نفسية أو مادية، أو هُما معًا..

وفى هذا الحديث نجد الرسول ﷺ قد ساق من أعمال الرحمة والخير عددًا غير قليل.. ولم يجعل قِمَّة الثواب وقفا على من يفعلها جميعًا، بـل إن واحـــدة منها تكفى.

أجل، واحدة لا غير \_ قادرة على أن تأخذ بيد صاحبها إلى تلك القمة. وهذا هو معنى العبارة الجليلة التي جاءت في ختام الحدث.

"ما من عبد مؤمن، يُصيب خُصلة من هذه الخصال، إلا أخذت بيده، حتى تدخله الجنة.."

ومثل هذا، نبأ الأعرابي الذي جاءه يومًا يساله عملا يقربه من الجنة ويباعده من النار. فقال عليه السلام:

"تقول العدل، وتعطى الفضل.. قال: والله لا أستطيع أن أقول العدل كل ساعة، وما أستطيع أن أعطى الفضل..

قال: فتطعم الطعام، وتُفشى السلام.. قال: هذه أيضًا شديدة.. قال: فهل لك إبل؟ قال: نعم. قال "الرسول": فانظر إلى بعير من إبلك وسقاء.. ثم اعمد إلى أهل بيت لا يشربون الماء إلا غبًا - أى نادرًا - فاسقهم، فلَعلّك لا يهلك بعيرُك، ولا ينخرق سِقاؤك حتى تجب لك الجنة.."

إن الرحمة في أخف تكاليفها، وفي أيسر صورها تكنس من طريق المجهول كل الكوارث المخبوءة، وتغسل عن الإنسان كل أوزاره، وتضع عنه كل أثقاله.. هكذا يعلمنا "محمد" الله وهو يحضنا على الرحمة ويدعونا إليها.

وإنه \_ عليه الصلاة والسلام \_ ليرسم هذا المعنى في لوحة فاتنة، ويوجزه في قصة قصيرة \_ تتجلى فيها مع صدق الرسول، عبقرية الفنّان.

فلنسمعه يقول:

"تعبد عابد من بنى إسرائيل، فعبد الله فى صومعة ستين عامًا..
وفى يبوم، أمطرت الأرض، فاخضرت. فأشرف الراهب من صومعته وقال: لو نزلت، فذكرت الله وازددت خيرًا. فنزل ومعه رغيف أو رغيفان.. فبينما هو فى الأرض لقيته امرأة: فلم يزل يكلمها وتكلمه حتى غشيها ثم أغمى عليه، فنزل الغدير يستحم، فجاءه سائل، فأومأ إليه أن يأخذ الرغيفين ثم مات فورنت عبادة ستين سنة بتلك الزئية. فرجحت الزنية بحسناته، ثم وضع الرغيفان مع حسناته، فرجحت حسناته، فغفر له!

يا "لحمد" من إنسان شغفُته الرحمة حبا، فأعلى مكانها على هذا النحو الجليل..!!!

إن هذه اللوحة العذبة شبيهة بأختها التي صور "الرسول" فيها مصير البغى التي ظفرت من الله بالتوبة، والشكران، والجنة، لجرد كونها رحمت كلبًا ظمآن، وهيأت له الشراب..!!

فهل ثمة فتون بالرحمة وإيمان. يعدل هذا الفتون وهذا الإيمان..؟ إن الله يزن رحمة الناس بعضهم بعضًا بالروح المتبدى في الرحمة ولس يحجمها. وكل صنيعة مهما تكن يسيرة، تدفع عن صاحبها وبالا كبيرًا.. وكما قال الرسول الله:

# "صنائع المعروف، تقى مصارع السوء..."

ولننظر الآن مشهدًا آخر يغرينا الرسول ﷺ فيه بالرحمة:

أتى الله بعبد من عباده: كان قد آتاه مالا. فقال له ماذا عملت فى الدنيا؟ فقال: يا رب آتيتنى مالا؛ فكنت أبايع الناس، وكان من خلقى الجواز أى التسامح - فكنت أيسر على الموسر. وأنظر المعسر. فقال الله تعالى: أنا أحق بذلك منك.

# "تجاوزوا عن عبدي.."

"يقول "الرسول" ﷺ في ختام الحديث: وأدخله الله الجنة، ويكرر "الرسول" النبأ نفسه في صورة أخرى فيقول:

"إن رجلا لم يعمل خيرًا قط، وكان يُداين الناس، فيقول لرسوله: خذ ما تيسر، واترك ما عسر، وتجاوز، لعل الله يتجاوز عنا فلما هلك، قال الله له: هل عملت خيرًا قط؟ قال: لا.. إلا أنه كان لى غلام، وكنت أداين الناس، فإذا بعثته "يتقاضى"، قلت له: خذ ما تيسر، واترك ما عُسُر، تجاوز لعل الله يتجاوز عنا. قال الله له. قد تجاوزت عنك.. الا

ألم أقل لكم: إن هيام "محمد" بالرحمة لا يعدله هيام؟

ها هو ذا ـ عليه السلام ـ يتصور إنسانًا لم يعمل خيرًا قط في حياته إلا أنه كان يرحم المدين، فيصبر عليه ولا يتعجله الوفاء.

وها هو ذا يجعل مثوبة هذا الرجل المغفرة الشاملة ويرجو له عند الله

\_\_\_ | 1 Sob a 8 Sib \_\_\_

40

الرحمة الواسعة.

لقد ذكرنا من قبل أن "الرسول" ﷺ يركز على الرحمة تركيزًا شديدًا، كلما اشتدت الحاجة إليها.

ونحن الآن في مقام، الحاجة فيه إلى الرحمة بالغة..

مقام أولئك المساكين المذين تسوقهم ضرورات العيش إلى المدين، ثم تعجزهم ضحالة الدخل عن السداد، فيعانون من أجل المديون هم الليل، وذل النهار.

هؤلاء. يتقدم "محمد" البار ليأسو جراحهم.

إنه لا يملك أن يقول للدائن: تنازل عن حقك، "فمحمد" عليه السلام - خير من يصون الحقوق.

ولكنه يملك أن يهب الدائن شفاعته، وقلبه، وحبه \_ إذا هـو أرجـا مدينـه، وصبر عليه حتى تحين ساعة فرج قريب.

وفي هذا، قال ما تلونا من قبل، وقال كثيرًا:

"من يَسَّر على معسر في الدنيا، يسر الله عليه في الدنيا، والآخرة.. والله في عون العبد، ما كان العبد في عون أخيه، من أنظر معسرًا، أو وَضَع له - أي تنازل عن جزء من الدين - أظله الله يوم القيامة تحت ظل عرشه، يوم لا ظل إلا ظله.."

"من أراد أن تستجاب دعوته، وأن تكشف كريته. فليضرج عن معسر.."

\* \* \*

"أيكم يسره أن يقيه الله عز وجل من فيح جهنم؟ قلنا يا رسول الله، كلنا يسره. قال: من أنظر معسرًا أو وضع له وقاه الله عز وجل

من فيح جهنم.."

ويفلسف "الرسول" العظيم ﷺ الرحمة فلسفة تسمو بها فوق الفيضائل الإنسانية كلها ـ وتجعل كل عمل رحيم عبادة من أزكى العبادات.

فعند "محمد" عليه السلام أن أعمالنا الرحيمة التى نسديها للآخرين إنما يراها الله قربات توجه إليه ذاته.. فإذا زرت مريضًا، فأنت إنما تزور الله.. وإذا أطعمت جائعًا، فكأنك تطعم الله..

يقول الرسول ﷺ:

"إن الله عز وجل يقول يوم القيامة يا بن آدم: مرضتُ فلم تَعُدُني. قال يا رب: كيف أعودك؛ وأنت رب العالمين؟؟

قال: أما علمت أن عبدى فلانًا مرض فلم تعده، أما علمت أنك لو عدته لوجدتنى عنده؟؟... يا بن آدم: استطعمتك؛ فلم تطعمنى. قال يا رب: كيف أطعمك؛ وأنت رب العالمين!! قال: أما علمت أنه استطعمك عبدى فلان فلم تطعمه. أما علمت أنك لو أطعمته لوجدت ذلك عندى؟! يا بن آدم: استسقيتك، فلم تسقنى. قال يا رب: وكيف أسقيك، وأنت رب العالمين؟ قال: استسقاك عبدى فلان؛ فلم تسقه. أما إنك لو سقيته لوجدت ذلك عندى..!!.."

#### \* \* \*

والناس يخافون.. وحياتهم ملأى بالمخاوف التى لاتؤذن بانتهاء وأعظم رحمة تُسدَى إليهم، تحريرهم من الخوف قدر المستطاع. إن الخوف غول يلتهم سكينة الناس وأمنهم.

والفزع حين يخلع الأفئدة، وتصير هواء ـ لا يبقى للناس ما يمسك عليهم

الإيمان بالحياة.. وحين يفقدون إيمانهم بالحياة يستسلمون للنضمور، والفتور، واللامبالاة.

وممُّ يخاف الناس..؟؟

إنهم يخافون الله.

ويخافون أنفسهم \_ أعنى، يخاف بعضهم بعضًا..

\* \* \*

أما الخوف من الله: فما كان "محمد" وهنو يندعو إلى فنضائل ينشق على الأنفس فعلها، أن يستبعده من بنين وسنائل تربيته. لا سنيما فني تلك الأزمان البعيدة التي كان الخوف فيها من أهم وسائل الزجر والتربية والتقويم.

ولكن "محمدًا" استطاع أن يقيم إلى جوار التخويف من عذاب الله، الرجاء في رحمته..

ولو أننا أحطنا بكل الأحاديث التي بثّ خلالها الأمل العظيم في رحمة الله، لرأينا محاولة عظمي وناجحة لتنحية الخوف وقهره.

لقد أفاض الرسول عليه الصلاة والسلام في تنصوير رحمة الله وفني الحث على أن يكون الرجاء فيه والحب له، أساس كل علاقة بيننا وبينه سبحانه وتعالى.

وفى رأيى أن "محمدًا" بتركيزه على الرجاء فى الله، إنما كان يصطنع منه بديلا للخوف.. بحيث يبلغ الناس آخر الأمر المكانة النفسية والروحية التى يتفوقون فيها على الخوف الديني، وتصلهم بالله عندها أواصر الحب، والرجاء، والإخلاص.

إن رحمة "محمد" تتجلى، وهو يقول لنا: لا تخافوا.. إن ربكم رءوف رحيم. وفى تبشيره بالرجاء، أعطانا بكلماته الحلوة، الرطيبة، المضيئة كل وسائل الإقناع والطمأنينة.. فهو يأمر بالرجماء تبارة ويجعل الإستراف في الخوف من الله إثمًا، تبارة أخرى.. ويضرب لنا الأمثال بعبقرية إنسان عظيم..

إن ملء الأرض آثامًا وخطايا؛ ليتبدُّد مِزَقًا، ويذهب هبَاء أمام ذرة واحدة من رحمة الله.

# اقرءوا هذا الحليث:

"أذنب عبد ذنبًا؛ فقال: اللهم اغفر لى ذنبى. فقال الله تبارك وتعالى: علم عبدى أن له ربًا يغفر ذنبه؟ قد غفرت له.. ثم عاد فأذنب فقال: أى رب: اغفر لى ذنبى، فقال الله تبارك وتعالى: علم عبدى أن له ربًا يغفر ذنبه؟ قد غفرت له.. ثم عاد فأذنب فقال: أى رب: اغفر لى ذنبى، فقال الله تبارك وتعالى:علم عبدى أن له ربًا يغفر ذنبه؟ قد غفرت لعبدى، فليفعل ما شاء."

إن الإنسان الذي صَوَره "الرسول" ألله في هذا الحديث لم يكن في رَجْعِهِ المكرر للخطيئة سوى صورة لنا جميعًا.. صورة للضعف البشرى يُسلمنا لأهواء النفس..

وإنه ليتقزُّز من الخطأ..

ويقول: رب اغفر لى.. ثم يعاود الهوى، ثم يعود للرشد، وهكذا ـ حياته رحلة دائبة بين الخير والشر.. ومع هذا فإن مجرد إحساسه بالخطأ، ومجرد إيمانه بأن الله سيناله برحمته ومغفرته أعنى أن رجاءه في الله، أظفره حسب سياق الحديث النبوى برحمة الله الواسعة المتمثلة في هذه العبارة:

قد غفرت لعبدي، فليفعل ما شاء"(١)

وفي حديث آخر يصور لنا رحمة الله الواسعة فيقول:

"جعل الله الرحمة مائة جزء، فأمسك عنده تسعة وتسعين، وأنزل فى الأرض جزءًا واحدًا، فمن ذلك الجزء يتراحمُ الخلائق؟ حتى ترفع الدابة حافرها عن ولدها خشية أن تصيبه.."

إن كل ما في الأرض من رحمة نرى مظاهرها، ليست سوى جزء واحد من مائة جزء، فلنتصور إذن الأجزاء التسعة والتسعين التي استأثر الله بها لنفسه كي يرحم بها الناس، يوم تشتد إلى رحمته حاجتهم؟؟

هذه صورة باهرة لرحمة الله تطرد عن الأفئدة كل فزع منه.

ويعززها "الرسول" ﷺ بصورة أخرى حين رأى أمَّا تضم طفلها إلى صدرها في حنان بالغ، فالتفت إلى أصحابه وقال لهم:

آترون هذه طارحة ولدها في النار..؟؟ قال أصحابه: لا، والله يا رسول الله.. قال: لله أرحم بعبده المؤمن، من هذه بولدها.."

ويقول عليه السلام:

إن الله تعالى يبسط يده بالليل ليتوب مُسىء النهار، ويبسط يده بالنهار ليتوب مسىء الليل.."

ويقول أيضا:

"يُدُنِّي المؤمن يوم القيامة من ربه حتى يضع عليه كُنفه، فيقرره

 <sup>(</sup>١) وعبارة 'فليفعل ما شاء' ليست إذنًا بالخطيئة ولا إلغاء لمسئولية الإنسان عنها \_ إنما همى صورة لفظية تتم بها الصورة التي يرسمها الرسول الله لرحمة الله بعباده.

بذنوبه فيقول، أتعرف ذنب كذا؟ أتعرف ذنب كذا؟ فيقول: رب أعرف، فيقول الله له: فإنى قد سترتها عليك في الدنيا، وإنا أغفرها لك اليوم فيعطى صحيفة حسناته.."

والآن، تنبلج من قلب "محمد" الكبير الرحيم، لوحة تناهب في الإبداع، تصور رحمة الله في بهاء عظيم.

إنها قصة موجزة يقرب فيها من الأذهان \_ على عادته \_ الخُلاصة النهائية لرأيه الذكى في رحمة ربه الكبير.

انظروا..

"كان فيمن قبلكم رجل قتل تسعّا وتسعين نفساً.. فسأل عن أعلم أهل الأرض فَدُلُّ على راهب فأتاه.. فقال إنه قتل تسعة وتسعين نفساً، فهل له من توبة..؟ قال الراهب: لا.. فقتله الرجل، فكمل به مائة، ثم سأل عن أعلم أهل الأرض، فدلً على رجل عالم. فقال: إنه قتل مائة نفس فهل له من توبة..؟ فقال له: نعم، ومن يحول بينك وبين التوبة.. انطلق إلى أرض كذا، وكذا؛ فإن بها أناساً يعبدون الله تعالى فاعبد الله معهم.. ولا ترجع إلى أرضك فإنها أرض سوء.. فانطلق، حتى إذا نصف الطريق أتاه الموت.. فاختصمت فيه ملائكة الرحمة، وملائكة العذاب.. قالت ملائكة الرحمة: جاء تائباً، مقبلاً بقلبه إلى الله تعالى..

وقالت ملائكة العذاب: إنه لم يعمل خيرًا قط.. فأتاهم ملّك في صورة آدمى، فجعلوه بينهم حكمًا، فقال قيسوا ما بين الأرضين، فإلى أيتهما كان أدنى فهو لها.. فأوحى الله إلى بلد المعصية أن تباعدى، وإلى بلد التوبة أن اقتربى.. فقاسوا بين البلدين، فوجدوه إلى

بلد التوبة أقرب بشبر، فغفر له..؟؟.."

إن "الرسول" ﷺ لا يرضى القتل، ولا يشجع عليه.. بل إنه لم يعرف جريمة تعادل الشرك بالله، سوى الإضرار بالناس.. مجرد الإضرار بهم، فما بالك بقتلهم، وإزهاق حياتهم..

وهو في الحديث السالف يضع رحمة الله تجاه أكبر الكبائر وأفـدح الجـرائم ـ ليرينا كيف أن التوبة الصادقة محت جرائم كُثْرًا، وأفاءت على صـاحبها عفـو الله غَدَقًا..!!

ولقد اختار للقصة ختامًا باهرًا..

فجعل الرجل قريبًا إلى بلد المعصية، ليرينا أن رحمة الله حين تجمىء، لا يقف فى طريقها شىء. حتى القوانين الطبيعية والكونية.. فلقد نقص الله الأرض من أحد أطرافها، حتى إذا قيست المسافة بين الرجل وبلد التوبة كان إليها أقرب. فتأخذه ملائكة الرحمة..!!

أَىُّ فنان صادق عظيم، يستطيع أن يرسم لرحمة الله الواسعة لوحمة أزهمي وأجمع من هذه اللوحة الفاتنة الجليلة..؟؟!

إن التوبة باب مفتوح بين الله وبين عباده، يصلهم به بالليل، وبالنهار.. وإن الله ليفرح بتوبة الإنسان ورجوعه عن الخطأ، أشد من فرح أب حَنُون فَقَد ابنه في فَلاةٍ مُوحِشة. وفجأة يلقاه أمامه سليمًا مُعافى!!!

والطاعات تمثل عند "الرسول محمد" الله معنى أسمى مما يخطر ببالنا، فهمى ليست مقصودة لذاتها، لا، ولا هي مقصودة لما تفضي إليه من ارتقاء نفسي فحسب.. بل هي قبل هذا وبعد هذا، السبيل الذي يؤهلنا لمصافحة الله، والالتقاء به.

لنقرأ معًا هذا الحديث الذي يتمثله "محمد" ﷺ حكاية عن ربه:

"يقول الله عز وجل: من جاء بالحسنة، فله عشر أمثالها، أو

أزيد.. ومن جاء بالسيئة، فجزاء سيئة سيئة مثلها، أو أغفر.. ومن تقرب منى شبرًا. تقربت منه ذراعًا.. ومن تقرب منى ذراعًا تقربت منه باعًا.. ومن تقرب منى نتأداب الأرض باعًا.. ومن أتانى يمشى، أتيته هرولة.. ومن لقينى بقراب الأرض خطيئة لا يشرك بى شيئًا. لقيته بمثلها مغفرة.."

لننظر مَليًّا هذه الصورة الحانية المشتاقة التي يتصور بها "محمد" حنان الله علينا. وشوقه إلينا.

إنه سبحانه يريدنا.. يريدنا بجانب على أية حال.. طائعين أو آثمين.. إن ذراعيه مفتوحتان تتلقيان لهفتنا ورجاءنا بحنان مفيض.

انظروا هذه الكلمات:

# من أتاني يمشي، أتيته هرُوَلَة.. ١١١.

أيّ تصور ذكى مشرق عارم النفحات \_ هذا الذي يتصور بـه "محمـد" ربـه وبارئه.. وربنا وبارئنا..؟؟

إن الله يريدنا أن نطيعه. لأن الطاعة تجعلنا في حالة فاضلة تؤهلنا للقائم، والتلَقّي عنه.

إن الطاعات هي الخطوط التليفونية التي تصلنا بمركز وجودنا، الله رب العالمين..!!

وإذا أخطأنا.. إذا أذنبنا.. فلا ينبغى أن نتحطم وننسحق تحت وطأة الـشعور بالإثم، بل علينا أن ننهض من جديد.. وألا نخاف الخطيئة أبدًا.. لأننا أكبر منها، ولأن عفو الله أكبر منا ومنها جميعًا!!

هذا ما نفهمه عن "محمد" ﷺ وهو يسدى إلينا أفسح رحمة وحين يحررنا من وطأة الشعور بالذنب.

انظروا..

"والذى نفسى بيده لو لم تذنبوا لذهب الله بكم، ولجاء بقوم يذنبون فيستغفرون؛ فيغفر لهم..."

هل كان الرسول ﷺ بهذا يشايع الخطايا؛ ويُروَّج لها..؟؟

كلا.. وإنما هو يعالجها أنجع علاج، حين يهبنا من الأمل في رحمة الله، ما نتفوق به على الضعف أمامها..

هذا الضعف الذي لا يولده شيء، مثل دوام اجترارها، والإحساس الضاغط بها.

إن حسن الظن بالله، هو ما يريده "محمد" الله من الناس حتى يجبوا ربهم، وحتى يُنشئوا علاقتهم به سبحانه على أساس رضى مكين من الأمل، والرجاء، والشوق.

وهو لهذا يوصيهم قائلا:

"لا يمونن أحدكم إلا وهو يحسن الظن بالله عز وجل.."

ويقول:

"قال الله تعالى: أنا عند ظن عبدى بي وأنا معه إذا دعاني.."

ويقول:

"إن حسن الظن بالله تعالى من حسن العبادة.."

ويكافح "الرسول الإنسان" جميع أولئك الـذين يُقنَّطون النـاس مـن رحمـة ربهم ويمقتهم مقتًا شديدًا. ويضرب لهم مثلاً فيقول:

"كان ثمة أخوان: أحدهما يعبد الله، والآخر يعصيه.. وذات يوم

قال الذي يعبد للآخر: أما آن لك أن ترعوى. ؟ والله لتدخلن النار، ولن يغفر الله لك..

ولما توفاهما الله، وقفا بين يديه. فقال للمابد: من الذي أمرك أن تتألَّى على ما لا تملك؟ اذهبوا به إلى النار، وقال للآخر: ادخل الجنة برحمتي.."

إن رحمة "عمد" إلى هنا، لتجاوزُ كل حدود الإطراء.. فهو من فَرط رحمته بالناس، يضن بها على المتجبرين الذين يروجون لليأس، وهو يدرك إدراكا سديدًا رشيدًا أن الرحمة ليست ترفًا، إنما هي ضرورة.. وأحق الناس بها، أكثرهم حاجمة إليها.. وفي هذا المقام، مقام الخطيئة والذنب يصير العصاة أحوج العالمين إلى رحمة الله، وإلى الأمل في الله.. ومن تم فهو يرفض أي تقنيط لهم من رحمة ربهم؛ ويعتبر مثل هذا العمل ذنبًا أكبر من كل ذنب..

وهو يُنَحِّى كل قوى التثبيط والياس عن علاقة الناس بـالله، ويرسـم صـورة من أعذب وأمتع الصور التى تحكى يرُّ الله بالناس، وأبوته الحانية لهم جميعًا. يقول عليه السلام:

"ما من يوم تطلع شمسه إلا وتقول السماء: يا رب ائذن لى أن أسقط كسفًا على ابن آدم؛ فقد طعم خيرك، ومنع شكرك وتقول الأرض: يا رب ائذن لى أن أبتلع ابن آدم؛ فقد أكل خيرك، ومنع شكرك.. وتقول البحار: يا رب ائذن لى أن أغرق ابن آدم، فقد أكل خيرك، ومنع شكرك، ومنع شكرك، وتقول الجبال: يا رب ائذن لى أن أطبق على ابن آدم؛ فقد أكل خيرك، ومنع شكرك..

فيقول الله لهم جميعًا: لَوْ خلقتموه، لَرحِمتموه، دَعُونى، وعبادى.. إن تابوا إلى قانا حبيبهم، وإن لم يتوبوا، فأنا طبيبهم... [[" هذه اللوحة المبهجة التي يرسمها "محمد الإنسان" تناهت في الجلال والمغزي..

فهو يفترض حالة يُحاطُ فيها الإنسان بالأخطار والعداوات من كل جانب.. من فوقه، ومن تحته، وعن يمينه، وعن شماله.. ثم لا يجد إلا رحيمًا ودودًا واحدًا، هو ربه ومولاه..

ثم هو يكشف في كلمات أخَّاذة عن طبيعة الرحمة التي يُظَلل الله بها عباده.. إنها رحمة الخالق بخلقه الذي برأه بحكمته، واصطنعه لنفسه.

إنها رحمة الوالد بولده.

انظروا هذه العبارة المشرقة:

# "لو خلقتموه، لرحمتموه" ١١١

إن مكان الناس من الله، مكان الرائح الغادى بين حبيب وطبيب.. هكذا رسم "محمد" الله عز وجل:

"دعونى وعبادى .. إن تابوا إلى فأنا حبيبهم .. وإن لم يتوبوا فأنا طبيبهم .."

وإذا كان الله فى حال رضاه عنا، يكون الحبيبَ الذى لا منتهى لِنفحَات حُبِّه. وفى حال أسَفه منا، يكون الطبيب الذى تأسو الجِراحَ لَمَساتُ طِبِّه.. فكيف إذن يكون مصدر فزع أو خوف..؟؟!!

حاشاه. وسبحانه.

وأكرم به من حبيب.. وأنعم به من طبيب.. والرحمة عند "محمد" تعمل عملها في إيجابية قويمة. ويتتبع القلب الكبير "لمحمد" كل الأسباب التي تجعل الرحمة حقيقة واقعة وسابغة ينعم بها كل إنسان..

وفى ضوء هذا الموقف، ينبغى أن تُفهم جميع التوجيهات والوصايا التى يدعونا فيها "الرسول" إلى الطاعة وإلى الخير، فهو لا يريد بوصاياه وتوجيهاته أن يتحكم فينا، أو أن يسوقنا.

وإنما تمامُ رحمته بالناس أن يدفع عنهم الأخطاء، ويجنبهم مهاب الرّبح الباردة اللافحة.

فإذا دعا إلى خير وحض عليه، فبدافع من رحمته.. وإذا نهى عن شرً، وحدَّر منه، فبباعث من رحمته..

فالرحمة بالإنسانية، هي التي تشحذ حرص محمد الله على خيرنا وعلى مصيرنا وهي التي تجعله يامر بالحسني، وينهي عن السوء.

ومن أجل هذا، كان بخاف على الناس من ذنوبهم، وكان يرى تلك الـذنوب كأنها أخطار داهمة تتهدد حياتهم وسلامتهم.

يقول عليه السلام:

"إن المؤمن يرى ذنوبه، كأنه قاعد تحت جبل يخاف أن يقع عليه.."

و "محمد" الله على الرغم من أنه "رسول" مسئول عن رسالته، لا يقف من العصاة موقف المتألى، والمسيطر.. بل موقف المرءوف المرحيم.. العزية عليه عَنتهم، الحريص كل الحرص على نجاتهم وسلامتهم.

وإنه ليحدُّد مكانته هذه، في كلمات جليلة فيقول:

"مَتَلَى ومَثلُكم، كمثل رجل أوقدَ نارًا، فجعل الجنادِبُ والفَراش يَقَعْنَ فيها، وهو يذُبُهن عنها.. وأنا آخِدُ بحجـزِكم عن النار، وأنتم تُفلتون من يدى..١١١

هذا، هو موقف "محمد" تماما من اللذين يقودهم الهوى إلى الخطأ.. ليس عليهم بمسيطر، ولا هو عليهم بجبًار.. إنه إنسان بحمل تبعات إنسانيته ورُشده تجاههم، فهو يدفعهم عن الخطأ، كمن يدفع الفراش عن النار.. ما أبهج روحه، وهو يقول: "وأنتم تُفلتون من يدى"..!!

ويرد "الرسول" الله الأمر كله إلى رحمة الله، لا إلى ما للناس من أعمال مهما تكن صالحة.. ذلك أن أعمالنا الصالحات، مهما تكن كثرتها ووفرتها، لا تفى بشكر نعمة واحدة من أنعُم الله الكبرى.

يقول عليه الصلاة والسلام: .

"قاربوا وسدّدوا.. واعلموا أنه لن يَنْجُو َ أحد منكم بعمله.. قالوا: ولا أنت با رسول الله.؟ قال: ولا أنا إلا أن يتغمّدنى الله برحمة منه وفضل.."

هذا هو "محمد" لا يأخذه الغرور بما يقدم من عبادة وطاعة، وإنها لُعبادة تثقل بها الموازين. لأنه يعلم أن النعمة كلها من الله، وأنه إذا كان قد هُلكي إلى الخير، فبفضل من الله وحده.. وهذا يقتضى أن يعرف مكانه تمامًا من الأخرين الذين تُسعفهم نصيبهم من الهُدى.. فهو لا يتألّى عليهم، ولا يستخف بهم، بل يدعو لهم ويشفق عليهم، ويُصلّى من أجلهم، ويتتبع جانب الخير الذي فيهم مهما يكن ضئيلا، فيشيد به، ويبتعث منه ثقتهم بأنقسهم..

"جىء الرسول ﷺ ذات يوم برجل قد شرب خمرًا.. فلما أبصره أصحابه قالوا: لعنه الله ما أكثر ما يُؤتى به شاريًا.. فصاح الرسول ﷺ فيهم: لا تلعنوه، فإنه يحب الله ورسوله.. ١١..."

أيُّ إنسان مشرق كان "محمد" ١٠٤٠٠٠٠

إنه لا يهدم أقدار الناس لما فيهم من ضعف، بـل يـضع عينـه علـى الخـير الذي فيهم، ويهتف به...!!!

وها هو ذا، على الرغم من أنه الرسول، وصاحب رسالة دينية، تحرم الخمر، وتراها إحدى الموبقات الكبائر.. يكرم في إنسان يشرب الخمر فضيلة قد انطوى عليها. تلك هي فضيلة الحُب..!!

" لا تلعنوه، فإنه يحب الله ورسوله!!.." و "محمد" الله إذن، وهو يُركز على حب الخير وفعله وبُغض الرذيلة وتركها، إنما يفعل هذا \_ كما قلنا \_ بـدافع مـن رحمته بالفرد وبالجماعة.

بالفرد.. حتى لا يُفضى به السوء الذي يقترفه إلى بؤس نفسى يكدر صفو حياته.

وبالمجموع.. لأن المجتمع ما لم يُرع الحقوق المشروعة، ويتواص بالفضائل والخير، فإنه يصيب نفسه بشر ما يُمزقها.

و " عمد " الله يدرك هذا، ويضرب له مثلا بليغًا:

"مَثْلُ القَائم على حدود الله، والواقع فيها، كمثل قوم استَهموا على سفينة، فصار بعضهم أعلاها. وبعضهم أسفلها.. فكان الذين في أسفلها.. إذا استقوا من الماء مروا على من فوقهم فقالوا: لو أننا خرقنا في نصيبنا خرقًا، ولم نؤذ من فوقنا.. فإن تركوهم وما أرادوا هلكوا جميعًا. وإن أخذوا على أيديهم نجوًا، ونجوا جميعًا.."

وهذا الإدراك الإنساني السديد، يُحدد الطريقة التي يأخذ بها "محمد عليه صلاة الله وسلامه" على أيدي العُصاة.. إنها الرحمة أيضًا، والرحمة دائمًا..

ولطالما كان يجيئه مُذنبون، يعترفون له، فيحاول هو أن يودهم عن اعترافاتهم، حتى لا يضطر إلى أن يُنزل بهم ما شرع الله من عقاب، مُرجئًا أمرهم إلى رحمة الله الواسعة!!!

وإنه لينأى عن الذين لا هم لهم إلا التباؤس باخطاء الناس، والياس من صلاحهم.

يقول عليه السلام في هذا المقام:

"إذا سمعتم الرجل يقول: هلك الناس، فهو أهلكُهُم.. أى أشدهم هلاكًا.."

هنا إنسان بارِّ.. هنا أبِّ للإنسانية. ومَلاذ..

هنا قلب كبير.. كبير جدًّا.. لا يعرف القسوة، ولا الغرور، ولا التشفى، ولا اليأس.

هنا "محمد" وكفي..

\* \* \*

بهذه الرحمة وَاجَه "محمد" ﷺ خوف الناس من الله.. ذلك الخوف الـذى رَحَم قلوبهم ورُواهم.

وانتهى بهم إلى رب رءوف رحيم يُقِيلُ العثرة، ويقبَل التُّوب، ويغفر الذنب، ويفرح بعودة عباده إليه، فرحَ الوالد الحنون بعودة ابنه المفقود.

بقى أن نرى كيف طارد "محمد" النوع الأخر من الخوف.. الخوف من الناس.

ماذا يخاف الناس من الناس..؟

إن الخوف هو فقدان الشعور بالأمن.. فكل ما من شأنه أن يُنضعف هـذا الشعور أو يُزيله، فهو عمل من أعمال الإخافة والإرهاب.

ووراء كل الأعمال العدوانية التي تبعث على الخوف \_ يكمن دافع جبًّار، هو: قسوة القلب.

قسوة القلب، أو قسوة الضمير \_ هي التي تُفرز كافة الأعمال والتصرفات التي تسلم ضحاياه للأسي والخوف..

والقسوة، حتى حينما تتقمص عملاً مشروعًا، أو قصاصًا عادلا، تجعل هذا العمل، وذاك القصاص أقرب ما يكونان إلى الظلم..

وما أجلُ الحكمة التي قالها الرومان الأقدمون: "العدل الصارم، ظلم صارم"..

ولكى يعالج "محمد" عليه السلام دواعمى الخوف راح يبدأ سن أبعد نقاطها، ومصدر انطلاقها.. من قسوة النفس، ثم يتتبع الخوف فى كىل مظاهره، وكل دواعيه، حتى تهيئ رحمته الكبيرة حياة بلا مخاوف.

فالقسوة عدو لُدود للرحمة.. و "الرسول" الله لهذا يواجهها مواجهة فاصلة ــ من أبسط مظاهرها، حتى أكبر هذه المظاهر خطرًا..

تقول عائشة رضى الله عنها:

"قدم ناس من الأعراب على رسول الله ، فقالوا: أتُقَبُّلون صبيانكم؟؟ فقال: نعم.. قالوا: لكننا والله ما نُقبل..١

فقال رسول الله عليه السلام: أو أملك إن كان الله نزع من قلوبكم الرحمة..؟؟\*

إن القبلة الأبوية الحانية التي نعرب بها عن حبنا لأطفالنا، تمثل شيئًا جليلا

عند "محمد" عند "محمد" إنها ليست عملا من أعمال التسلية، أو اللهو.. إنها الرحمة تتخذ مظهرًا مهما يبد عابرًا فإن وراءه ذلك الرصيد الضخم الذي يريده "محمد" لجميع الناس من الرحمة، والعطف، والحنان..

وهو لهذا يدمغ الذين ينصرفون عن هذا المظهر العابر للرحمة بقسوة القلب، ويخبرهم أن الرحمة قد نزعت من قلوبهم.

وفي مستوى أعلى من مستوى العلاقة بين الكبار، وأطفالهم.. أعنى حينما تكون العلاقة بين الناس بعضهم بعضًا، تتحول القبلة إلى مظاهر كثيرة مناسبة..

فالكلمة الطيبة رحمة.. والنظرة العاطفة رحمة.. والهدية المتواضعة رحمة.. والصفح الجميل رحمة.. وعيادة المريض رحمة.. بل وتشميت العاطس رحمة..

وكل هذه الأعمال التي تبدو بسيطة، يشكل "الرسول" تر منها ومن نظائرها \_ نهجًا للسلوك الاجتماعي الذي تنمو فيه روابط الود، وتخفى بالتالى أسباب التسلط، والقطيعة، والخوف..

أى أن "محمدًا" ﷺ يكافح دواعى خوف الناس من الناس، بإنعاش دواعـى الثقة والمودة بينهم، واتباع التي هي أحسن في كل ما يقال، وما يُصنع. فالإنسان للإنسان الخ..

" لا يظلمه، ولا يخذُّله، ولا يحقره.. "

إن التعبيرات اليسيرة التي تعكس المودة والعطف، ذات أثر كبير فني إحياء الإخاء الإنساني، ولهذا كان الرسول شديد الاهتمام بها، وكبير الاهتمام أيضًا بأن تصدر عن قلوب سليمة وعن نوايا طيبة صادقة.

يقول البُرّاء بن عازب رضى الله عنه:

"أمرنا رسول الله ﷺ بسبع.. أمرنا بعيادة المريض، واتباع الجنازة، وتشميت العاطس، وإبرار المقسم، ونصرة المظلوم، وإجابة الداعى،

## وإفشاء السلام.."

#### \* \* \*

ولما كانت القسوة في كثير من أحوالها ثمرة الغرور.. ولما كان الغرُّور مسئولاً عن كثير من الإهانات التي تلحق ببعض الناس، لا لذنب جنوه.. ولكن بمجرد أنهم في الكادر الاجتماعي يأخذون مكانهم في الصفوف الخلفية..

ولما كان وراء هذا الغرور غالبًا، الزَّهوُ بالمال، أو الجماه، أو بالمنصب. فقد ذهب "محمد" يُسوى بكل هذه المظاهر التراب؛ حتى يرعوى كل مغرور صَـلِف، وحتى يطمئن الضعفاء والناس العاديون.

ويضرب "محمد" ﷺ الأمثلة لقوم يتفكرون، فيقول:

"احتجت الجنة والنار، فقالت النار؛ فِيَّ الجبارون والمتكبرون..
وقالت الجنة: فِيَّ ضعفاء الناس ومساكينهم. فقضى الله بينهما.."
"قال للجنة: أنت رحمتى، أرحم بك من أشاء."
"وقال للنار؛ أنت عذابى أعذب بك من أشاء."

من هذا المثال البليغ نستطيع أن ندرك الطريقة التي يهدم بها "محمد" والله عدم المثال النفسي بين الناس.

فالجبارون والمتكبرون ليسوا في مكان يُغبَطون عليه، أو يؤهلهم للتغطرس على عباد الله.. إنهم في نار الرذيلة التي تسربلوا بها، وحرَمتهم حبُّ الناس وصلوات قلوبهم ـ رذيلة الكبر، والتجبر، والجحود..

وهؤلاء الذين يبدون ضعفاء مساكين، لأنهم نَضُوا عن أنفسهم كـل مظـاهر الخيلاء، والترف، والتجبر..

هؤلاء هم الذين ظفروا بجنات الحب، والطمأنينة، والسلام.. ويستمر "الرسول" ﷺ في نهنهة ضراوة المتجبرين، فيقول:

"إن الرجل العظيم السمين، ليأتى يوم القيامة" "لا يزن عند الله جناح بعوضة ١١..."

والعظيم السمين هنا، كناية عن المتعاظم بجاهه، المتبذخ بثرائه.. ولنقرأ معًا هذا النبأ:

"مر رجل على النبى ﷺ فقال لرجل عنده جالس: ما رأيك فى هذا..؟ فأجاب: إنه من أشراف الناس.. وإنه والله لَحرى إن خَطب أن يُنكح وإن شفع أن يشفع وإن قال ان يسمع لقوله.. فسكت رسول الله ﷺ.. ثم مر رجل، فقال له "الرسول": ما رأيك فى هذا..؟ فقال: يا رسول الله هذا رجل من فقراء المسلمين، حَرى إن خطب ألا يُنكح، وإن شفع ألا يُشفع، وإن قال ألا يُسمع لقوله.. فقال رسول الله عليه السلام: هذا خير من ملء الأرض من مثل ذاك..."

لقد أراد ' الرسول' ﷺ على حسب هذا النبأ المروى أن يرفع في وجه غرور الجاه.. شرف التواضع...

والرسول لم ينبذ الرجل الأول بمجرد كونه من أشراف الناس.. بل لا بد أنه كان من المغرورين بمكانتهم الاجتماعية.. ولقد جعل خيرًا منهم الناس العاديين الذين يعملون في صمت، ويحيون في تواضع وسلام..

والإساءات قلما تقع بين نـاس متباعـدين.. لأنهـا نتيجـة الخُلطـة الدَّانِيَـة، والاحتكاك الاجتماعي.. فأنت لا تختلف مع رجل لا تعرفه.. إنما يكون الخلاف حين يكون ـ بينك وبين صديق أو قريب..

لهذا يوصى "الرسول" إلى بالجار، ويُشدّد في الوَصاة..

ذلك لأن الجيران تجمعهم خُلطة دائمة.. وهذه الخُلطة تجعل احتمال الخلاف والنزاع بينهم كثيرًا.. فيطغى القوى على الضعيف، ويتقطع بينهم ما أمر الله به أن

يُوصَل..

وهنا يركز "محمد" في ذكاه غظيم على حق الجوار:

ما زال جبريل يوصيني بالجار، حتى ظننت أنه سنيُورَّتُه.."

"والله لا يومن، والله لا يومن، والله لا يومن، قيل: من هو يا رسول الله؟ قال: الذي لا يامن جاره بوائقه.."

هذا هو ما يريده "محمد" الإنسان الرحيم.. ألا يخاف جار "ضعيف" جاره القوى.

وهو لهذا، ينفى الإيمان نفيًا أكيدًا، عن كل جار يخافه جاره ولا يأمن غوائِله وشروره.

يالَفِطْنة هذا النبي، ويالَرحمته الحانية..!!

إنه يعلم حاجة الناس إلى الأمن في جوارهم.. فالجار مطلع على أسرار جاره، قادر على وضع الأذى في طريقه..

وهنا يتقدم "محمد" على رافعًا لحقوق الجوار لِواءً لا ينبغى لأحد أن يتحـدًاه، فإن فعل، فقد خلع ربقة الإيمان:

"من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يُؤذ جاره"

"خير الأصحاب عند الله خيرهم لصاحبه، وخير الجيران عند الله، خيرهم لجاره.."

ولقد قيل له عليه السلام يومًا:

"يا رسول الله: إن فلانة تكثر من صلاتها، وصدقتها، وصيامها عير أنها تؤذى جيرانها بلسانها، فقال: هي في النار.."

وإنه عليه السلام، ليشير في رحمة دافقة إلى أهم حقوق الجار فيقول:

"إذا استعان بك أعَنْتُه.."

"وإذا استقرضك أقرضته.."

"وإذا افتقر عُدت عليه.."

"وإذا أصابه خير هنَّاتُه.."

"وإذا أصابته مصيبة عزيته.."

"وإذا مات اتبعت جنازته.."

ولا تستطل عليه بالبنيان، فتحجب عنه الريح إلا بإذنه، ولا تؤذه بقتًار ريح قِدْرِك إلا أن تَغِرف له منها.. وإن اشتريت فاكهة فاهد له، فإن لم تفعل فأدخلها سرًا، ولا يخرج بها ولدك ليغيظ بها ولده...١١..."

أية إنسانية شحنت بها هذه الكلمات..؟؟

وأى قلب كبير هذا الذي وهبه الله "محمدًا" على ١٠٠٠.

وما يتطلبه الجوار من رعاية، تتطلب مثله القرابة، في الوقت ذاته، وللسبب

نفسه.

وهنا يوصى "الرسول" بالرُّحِم:

من كان يؤمن بالله واليوم الآخر. فليصبل رحمه، ويضرب عليه السلام مَثلاً رائعًا الأهمية الرحم وجلالها فيقول:

"إن الله تعالى خلّق الخلق، حتى إذا فَرغ منهم قامت الرّحِم فقالت: هذا مقام العائذ بك من القطيعة. قال الله: نعم. أما ترضيئن أن أصل من وصلك، وأقطع من قطعك؟ قالت: بلى قال: فذلك لك.."

## \* \* \*

واليتيم، والأرملة، والمسكين \_ أكثر الناس خوفًا من المصير، وأكثرهم حاجة إلى الحنان، والأمن، والرحمة.

وهنا يتقدم "محمد" ﷺ فيبسط عليهم جُناحه:

"أنا وكافل اليتم في الجنة كهاتين - مشيرًا بأصبعه السبابة والوسطى.."

"إن أحب الْبُيوت إلى الله، بيت فيه يتيم مُكْرَم"

"والذى بعثنى بالحق، لا يعذب الله يوم القيامة من رحم اليتيم، والان له في الكلام، ورحم يُتمّه وضعفه.."

"الساعى على الأرملة، والمسكين، كالمجاهد في سبيل الله، وكالذي يقوم الليل، ويصوم النهار.."

\* \* \*

إن "محمدًا" ﷺ يتعقب قسوة القلب في كل مجالاتها، لأنه يدرك مستوليتها عن الخوف الذي يلحقه بعض عن الخوف الذي يلحقه بعض الناس ببعض.

وهو إذ يوصى بالرحم خيرًا، فلأنه يعلم ما يُلحقه الهجر، والقطيعة بها من فَزع وأسَّى.. ولهذا صورها لنا وَجِلَةً مُفزعة، آخذة بعرش الله تقول في ضراعة:

"هذا مقام العائذ بك من القطيعة.."

و "محمد" حريص على أن يحرر الأحياء من مخاوفهم، ويَـدُهُم دواعــى الخوف في كل مظانها..

وإنه ليتعقب تلك المظان واحدة تِلْوَ الأخرى، على النسق الذي رأينا..

وبعبارة واحدة \_ فمحمد الله الذي أملت عليه رحمته الوافية تحرير الناس من الخوف \_ ينظم حملة واسعة النطاق ضد الشرور الضاربة في الحياة الإنسانية.

فتلك الشرور هي ما يخاف الناس.. وإنه لن يغادر منها صغيرة ولاكبيرة إلا يدحضها، ويحذر منها، ويُطاردها.. طارد القسوة.. طارد القطيعة.. طارد البصلف والغرور.. كما رأينا في أحاديثه السالفة..

ثم هو يطارد الغضب قائلا:

"شركم سريع الغضب، بطىء الفّىء. وخيركم بطىء الغضب، سريع الفيء.."

وحين يسأل أحد أصحابه عن العمل الذي يدخله الجنة، يجيبه:

"لا تغضب، ولك الجنة.."

ويقول:

"ليس الشديد بالصُّرعَـة، إنمـا الشديد من يمـلك نفسـه عند الغضب.."

"آلا أخبركم بمن تحرَّم عليه النار..؟ تُحرمُ على كل هَيِّن لَيِّن، سَهُل.."

ويرسم مشهدًا من المشاهد الفاتنة التي تبهر الأبصار بجمالها وتُشرى الأرواح بدلالتها فيقول:

"إذا جمع الله الخلائق، نادى مناد: أين أهل الفضل؟.. فيقوم ناس وهـم يـسير، فينطلقـون سرراعا إلى الجنـة، فتتلقـاهم الملائكة، فيقولون: إنا نراكم سرراعًا إلى الجنة، فمن أنتم..؟ فيقولون: بحن أهل الفضل.. فيقولون: وما فضلُكم، فيقولون: كُنا إذا ظُلمنا صبرنا، وإذا أسىء إلينا حلمنا. فيقال لهم: ادخلوا الجنة فنعم أجر العاملين."

ويطارد الحسد والبغضاء فيقول:

"لا تحاسدوا.. ولا تدابَرُوا، ولا تباغَضوا، وكونوا عباد الله إخوانًا.."

# ويطارد الفضول في شتَّى صوره:

من اطلَّع في بيت قوم بغير إذنهم، فقد حلَّ لهم أن يفقئوا عينه.."
من استمع إلى حديث قوم، وهم له كارهون..
صُبُّ في أذنه الآنك ـ أي الرصاص المُذاب ـ يوم القيامة..".

## وينهي عن السباب والشتم:

"المُستَبُّان شيطانان، يتهاتران ويتكاذبان.."

إن من أكبر الكبائر أن يلعن الرجل والديه..

قيل يا رسول الله، كيف يلعن الرجل والديه..؟
قال: يَسُبُّ أبا الرجل، فيسبُ أباه. ويسبُ أمَّه، فيسبُ أمَّه.."

وتروى عائشة رضى الله عنها هذا النبأ الجزل فتقول:

"مَرّ النبى الله الله الله النبى الكانين، وصِدّيقين؟! كلا ورب الكعبة.. فسرّح أبو بكر خدمه تكفيرًا عن شتمه لهم، وجاء إلى النبى عليه السلام وقال: لا أعود.."

وينهى "الرسول" ﷺ عن ترويع الإنسان أخاه ولو بأتف مظاهر الترويع.. انظروا:

"لا يُشِرْ أحدكم إلى أخيه بالسلاح، فإنه لا يدرى.. لعلَّ الشيطال ينزع في يده . أي يرمى . فيقع في حفرة من النار.." واتلو هذا الحديث أيضًا:

"من أشار إلى أخيه بحديدة، فإن الملائكة تلعنه حتى ينتهى وإن كان أخاه لأبيه، وأمه.."

ويطارد النميمة، والغيبة، والبهتان:

"شرار عباد الله، المشاءون بالنميمة، المفرقون بين الأحبة، الملتمسون للبرآء العيب.."

"الغيبة والنميمة يحتّان الإيمان، كما يعضدُ الراعى الشجرة.." ويسأل أصحابه يومًا:

"أتدرون من المفلس.؟ قالوا: المفلس فينا من لا درهم له ولا متاع. فقال عليه الصلاة والسلام: المفلس من أمتى من يأتى يوم القيامة بصلاة وصيام وزكاة، ويأتى وقد شتم هذا.. وقذف هذا.. وأكل مال هذا.. وسفك دم هذا.. وضرب هذا.. فيعطى هذا من حسناته، وهذا من حسناته، فإن فنيت حسناته قبل أن يقضى ما عليه، أخِذَ من خطاياهم فطرحت عليه..".

## \* \* \*

إن "محمدًا" ﷺ بحمى أعراض الناس، ويدفع عنها كل لسان ثرثـار.. وفـى خطبة الوداع، يجلجل "محمد" بين الملأ قائلا:

"إن دماءكم، وأمبوالكم، وأعراضكم، حرام عليكم، كحرمة يومكم هذا.. ألا هل للغت...؟؟..."

"من رَدَّ عن عرض أخيه، ردَّ الله عن وجهه الناريوم القيامة.." أية رحمة ورأنة كرحمة هذا "الرسول" الإنسان العظيم، الذي لم يترك شيئًا شًا يمكن أن يكون مصدر ألم للإنسان إلا دهمه، ونهى عنه.

هذا الذي يجعل لسيرة الإنسان من القداسة والحرمة مثل ما لبيت الله الحرام، الذي هو عند "محمد"، وفي رسالته، قمة القداسة، والتوقير..!!

يسال أصحابه يومًا ليعلمهم:

"اتدرون ما الغيبة..؟؟ قالوا: الله، ورسوله أعلم.. قال: ذكرك أخاك بما يكره.. قيل.. أرأيت إن كان في أخى ما أقول؟ قال عليه الصلاة والسلام: إن كان فيه ما تقول، فقد اغتبته.. وإن لم يكن فيه ما تقول، فقد اغتبته.. وإن لم يكن فيه ما تقول، فقد بهته".

ترى، هل وقفت رحمة "محمد" عند الإنسان وحده..؟؟ كلا.. ولقــد ســعت إلى كل كائن حي، لتدفع عنه الغوائِل والشرور.

فهذه الكائنات المهيضة من حيوان، وطير، بل حشرة.. ينبض القلب الكبير بحقها في الرحمة وحقها في الرفق، وحقها في الملاذ.

فالحيوان جدير بالرحمة.. بل لعله أحق بها؛ وأكثر احتياجا إليها.. هذا الـذى لا يملك أن يشكو، ويتوجع، ويقول: رحماكم.!

يقول عليه السلام:

"عندبت امرأة في هرّة حبستها حتى ماتت، لا هي أطعمتها وسقتها. ولا هي تركتها تأكل من خشاش الأرض.. [.. ا"

ومن فرط إحساسه عليه السلام بحاجة الحيوان إلى الرحمة، كان كأنيه يستمع إلى شكاة الحيوان المعنى، وكأنما هو نداء النجدة لكل طالب رحمة، حتى لو يكون حيوانًا.

يقول عبد الله بن جعفر:

"دخل رسول الله ﷺ بستانًا لرجل من الأنصار، فإذا فيه جمل: فما إن رأى النبيّ حتى حنّ وذرَفَتْ عيناه؛ فأتاه رسول الله ﷺ فمسح ذفراه فسكن.. وقال "الرسول": من ربّ هذا الجمل..؟ فقال فتى من الأنصار: هو لى يا رسول الله.. فقال الرسول عليه السلام: ألا تتقى الله في هذه البهيمة التي ملّكك الله إياها؛ فإنه شكا إلىّ أنك تجيعه وتدئبه..!!"

وحتى إساءة الحيوان، أو الحشرات، ينبغى أن تقابل بالرحمة وتعالج بالرفق.. ويضرب "محمد" ﷺ لهذا مثلا جميلا فيقول:

قرصتْ نملة نبيًا من الأنبياء، فأمر بقرية النمل فأحرقت فأوحى الله تعالى إليه، أنْ قرصتك نملة.. أحرُقت أمة من الأمم تُسبح..؟؟١١٣

انظروا كيف تتألق إنسانية "محمد" وتسمو، فيسمى جماعة النمل "أمَّة".. وأمة تهديها غريزتها إلى أن لها بارئا خلاَّقًا، فهي تسبح بحمده..؟!

والذي يؤاخذه الله في هذه القصة على تخليه عن الرحمة تجاه حفنة من النمل، ليس فردًا عاديًا.. بل هو نبي من الأنبياء..

إن الصورة على بساطتها تتضمن أروع نماذج الرحمة على الإطلاق وتكشف عن نفسية "محمد" العذبة، كما لا يكشف شيء مثلها.

حفنة من النمل، لا يدرك الناس لها، ولا لألاف مثلها قدرًا \_ أيَّ قدر.. ترتفع في عين "محمد" إلى الحد الذي يتصور لها عنده قداسة وحُرمة..

وتقدس حقوقها إلى الحد الذي يُؤاخذ عنده نبى من الأنبياء، لأنه اعتمدى عليها وتجني..!!

بل إنه حين يأمر بقتل حشرة سامة تفترس الناس بلدغها.. يجعل المهارة فسي قتلها مرادفة للرحمة بها، ويرجو الثواب من ربه لمن يجهز عليها في غير إيلام لها.

انسانسات 🅳 ـــــ

انظروا:

من قتل وزغَّة في أول ضربة، كتبت له مائة حسنة، وفي الثانية دون ذلك، وفي الثالثة دون ذلك..".

إن الوزغة حشرة سامة كالأفعى.. والخلاص من شرها ضروري.. ولكن حتى هنا لا ينسى "محمد" فينشئ من مثوبة الله سبحانه جائزة لمن يجهز على تلك الحشرات القاتلة، دون أن يسبب لها المَّا ـ أي الم..!!

أجل \_ جائزة لمن يصيب الهدف دون أن يبعث منه أنين ..!!

ذلك أن الرفق عند "محمد" هو جوهر الحياة وزينتها.

يقول عليه السلام:

"إن الرفق ما كان في شيء إلا زانه.. ولا نُزع من شيء إلا شانه.."

هذه ومُضات من رحمة "محمد" ﷺ.

رحمته بالناس...

ورحمته بالأحياء جميعًا.

رحمة الإنسان الذي أرسله الله رحمة للعالمن.



الفعل الثاني

..والعدل شريعته

فمن يعلول، إن لم أعبول؟"



ذات يوم. تقدم منه أعرابي في غِلظة، وسأله مزيدًا من العطاء، وقال: اعدل يا محمد..

والطمأنينة التي دفعت الأعرابي إلى هذا الموقف المسرف في الجرأة.. هـذه الطمأنينة وحدها، تصور عدل "محمد" أصدق تصوير.

فما كان الأعرابي قادرًا على أن يقول مقالته تلك، لو كان "محمد" قد أقمام بينه وبين الناس سورًا من التعاظم، والكبرياء، وبثُ في نفوسهم الخشية منه والرهبوت.!!

لكن "محمدًا" ﷺ، حطم كل معالم التمايز بينه وبين الناس.

وحین دخل علیه رجل غریب، یَختلج، بـل یرتجـف مـن هیبتـه، اسـتدّناه، وربت علی کتفه فی حنان، وفَرْط تواضع، وقال له عبارته المشهورة:

"هُوِّن عليك، فإن أمى كانت تأكل القديد بمكة".

أجل \_ من هنا يبدأ الفهم الصحيح لعدل "محمد" 幾 .. من هنا.. من إلغائه كل مظاهر التمايز بينه وبين الناس .

فالرسول الذي اصطفاه الله واختاره.. والذي هيأه تفوقه الأخلاقي والعقلى. والروحي لأن يكون أستاذ أمته ورائدها.. وهيأه اصطفاء الله له لأن يكون الإمام الذي يُجل، ويُطاع.. "محمد" ومعه كل هذه المميزات، يرفض كل امتياز، وينحى كل تمايز، ولا يفتأ يتلو على الناس هذه الآية الكريمة:

﴿ إِنَّمَآ أَنَاْ بَشَرُّ مِثْلُكُرْ ﴾ ..!!

إنه ليعلم أن التمايز أشد مظاهر الظلم وقاحة.. فالذي يزعم لنفسه مكانًا خاصًا فوق الناس، إنما ينتحل ما ليس له بحق، وإنما يتعبدهم لشهوة الصلف، والغرور الكاذب.. ثم هو قبل هذا، وبعد هذا يضع نفسه حيث تغلبه نفسه، وحيث يقوده هواه إلى ارتكاب كل الآثام الباغية التي هي إفراز حتمي لإحساسه الخاطئ بالتمايز، والاستعلاء، وبالهيمنة..

و "محمد" الإنسان يعلم هذا، وليس في طبيعته إلا الهيام الشديد بالعدل، والإيمان به كفضيلة، وكضرورة.

من أجل هذا طهر نفسه تطهيرًا من كل شعور بالتعالى.. وتنازَل في نبل عظيم عن كل امتيازات تفوقه العظيم.

في سلوكه، كرسول وقائد، ينبذ التمايز ويرفضه.

يأتيه أصحابه قبيل غزوة أحد.. يقولون له: إن العدو في طريقه إلينا يريد أن يقضى علينا.

> فيقول لهم: إنى أرى ألا نخرج لقتال.. يقولون: ونحن نرى أن نخرج ونقاتل..

فيستمهلهم بضع دقائق.. يغيب عنهم فيها، ثم يعود إليهم، وقد ارتدى لباس المعركة احترامًا لمشيئتهم واحترامًا لحقهم..

ويسأله يومًا أعرابي في بداوة جافة:

يا "محمد" هل هذا المال مال الله، أم مال أبيك...؟؟

ويبتدره عمر بن الخطاب بسيفه يريد أن يجهز عليه، فيرده "الرسول" ١٠٠٠ قائلا:

"دعه يا عمر.. إن لصاحب الحق مقالا"..١١

وفى سلوكه كصديق.. يسرفض التمايز أيضًا.. ففى بعض أسفاره يتهيأ أصحابه لإعداد الطعام. ويتقاسمون العمل فيما بينهم، فيقول "محمد" عليه صلاة الله وسلامه:

"وعلىُّ جمع الحطب.."

"يقولون: يا رسول الله، إنا نكفيك هذا.."

"فيجيبهم: قد علمت أنكم تكفوننى إياه ولكنى أكره أن أتميز عليكم.."

لقد جعل نفسه واحدًا من الناس.

وإذن فالقانون الذي يحكم الناس يحكمه.. والواجبات التي يُطلب إلى الناس القيام بها، عليه أن يقوم مثلهم بها، بل أكثر مما يقوم بها الآخرون؛ لأنه في مكان التأسي، والقدوة.. لا في مكان التدلل والحظوة..

ونعود إلى النبأ الأول الذي استهللنا به هذا الفصل من الكتاب، نبأ الأعرابي الذي قال له: اعدل يا محمد..

لقد ابتسم الرسول عليه الصلاة والسلام ابتسامة المتهلل، ولم يـزد على أن قال للرجل:

# ويحك.. فمن يعدلُ إن لم أعدل ...؟؟!

و " محمد " الله حين يقول هذا، لا يقوله متباهيًا، ولا مختالاً. بل مُذكرًا الناس بحقهم في أن يتوقعوا منه أقصى فرائض العدالة وفي أن يحاسبوه عليها إذا عن لهم ما يقتضى الحساب.

فإذا لم يقم "محمد" بالعدالة كاملة، فمن إذن يقوم؟ إن واجبه أن يفعل.. وقبل الواجب، هناك طبيعته الخيرة النقية، تجرى الفضائل الكبرى خلالها، كما يجرى الدم النقى في العروق النظيفة..

فإذا لم يعدل "محمد" ﴿ إِلَى العدل \_ فقد أخلُ بواجبه..

وإذا لم يعدل \_ كل العدل \_ فقد جافي طبيعته..

و " محمد " 幾 ليس الإنسان الذي يفرط في تبعاته.

و " محمد " ﷺ ليس الإنسان الذي يجافي فطرته، ويلوي طبيعته..

هذا هو معنى قوله عليه الصلاة وأبهى السلام:

"فمن يعدل، إن لم أعدل.."

#### \* \* \*

و "محمد" حين تخلى عن التمايز، لم يفعل ذلك إشباعًا لفضيلة التواضع. ولو أنه فعل ذلك من أجل ذلك، لكان عملا حميدًا وجليلا..

ولكن "محمدًا" ﷺ إنسان تحركه بواعث أخرى تناهت في السمو والجلال. فهو يرفض التمايز تحقيقًا للعدل.

وهو يعدل، لأن سلوكه العادل، تحقيق لذاته، وفطرته.

وذاته وفطرته، لا تتكلفان المساواة وطلب التكافؤ.

بل هما مترعتان بمشاعر هذه المساواة وحقيقتها.

ومن هنا فمحمد ﷺ لا يرى نفسه واحدًا من الناس ـ توضعًا ـ بل هو واحد من الناس ـ حقيقة ـ يجرى عليه ما يجرى عليهم..

وإذا كان الله يعاقب الناس إذا ظلموا..

فمحمد سينزل به العقاب إذ ظلم، بالله، ما أروع هذا..!! انظروا..

"ذات يوم يرسل خادمًا في حاجة قريبة، فيغيب نصف اليوم أو

09

قرابة ذلك.."

"ويأخذ الرسول ﷺ، ما يأخذ كرام البشر من الغيظ الكريم ويظن من يراه أنه سينزل بالفلام حين يعود عقابًا أليمًا.."

"وحين يعود الغلام: يلوح "الرسول" في وجهه بالسواك وهو يقول: لولا خوف القصاص من الله لأوجعتك ضربًا بهذا السواك.."

أرأيتم..؟؟

إن "السواك" عود صغير في حجم فرشاة الأسنان ويـؤدي وظيفتهـا، ولـو ضرب به، رضيع مائة ضربة ما آلمه ولا أوجعه، فضلا عن فتي كبير.

ومع هذا؛ فالرسول يكظم غيظه، ويرفض أن يضرب الغلام بهذا السواك. لماذا..؟

خوفًا من قصاص الله..

ألم أقل لكم: إن استمساك "محمد" والمعدل، لم يكن تباهيًا بالتواضع ولا استمتاعًا بلذة العدل، وإنما توقيرًا للعدالة نفسها، وإدراكًا لحقيقة وضعه بين الناس. كواحد منهم. واحد مثلهم، عليه أن يعدل كما أن على الناس أن يعدلوا، لأن العدل ميزان الحياة، وأى انحراف بهذا الميزان يُلحق بالحياة كلها أذى، ووبالا.

بل عليه أن يستوصى بالعدل أكثر مما يستوصى الناس؛ لأنه لهذا خُلق.. ولهذا بُعِث..

ويتصور "محمد" العدل، تصورًا فـدًا، وينزلـه أعلـى مكـان حـين لا يجعلـه فضيلة من فضائل البشر وحدهم، بل قبـل هـذا خُلقًـا مـن أخــلاق الله سبحانه، ونهجًا ألزمه الله نقسه.

"يقول الله تعالى في حديث قدميي.

"يا عبادى: إنى حرَّمت الظلم على نفسى وجعلته بينكم محرمًا فلا تظالموا.."

وحين يتصور "محمد" الله أن ربه الفعال لما يشاء قد حرم الظلم على نفسه. فإنه لا بد ناظر إلى الظلم كخطيئة لا تعادلها خطيئة أخرى بين كل خطايا البشر.. ومن ثم ذهب في التحذير منه مذهبًا بليغًا، فيقول:

"اتقوا الظلم، فإن الظلم ظلمات يوم "القيامة"

"اتق دعوة المظلوم، فإنه ليس بينها وبين الله حجاب"

"دعوة المظلوم يرفعها الله فوق الغمام، ويفتح لها أبواب السماء، ويقول الرب: وعزتى لأنصرنك ولو بعد حين".

اتقوا دعوة المظلوم فإنها تصعد إلى السماء كأنها شرارة.."

والظلم عند " محمد " الله يأكل فضائل الظالم، ويرعى حسناته كما تُرعى النار الهشيم.

ولما كان يوم القيامة هو مظهر الجزاء والقصاص، فقد ناط به "الرسول" ته مصير الظالم..

ونحن من عندنا نقول: إن لكل إنسان قيامته.. وإن قيانون القيصاص لقيائم ونافذ، ويوم القصاص منك؛ يُمثّل يوم قيامتك.. فبلا يقبولن ظيالم: هيهات ينوم القيامة؛ فإنا منه قريب جِدُّ قريب.

يقول محمد عليه السلام محذرًا الظالم من يوم القصاص:

"اتقوا الظلم ما استطعتم، فإن العبد يجىء بالحسنات يوم القيامة. يرى أنها ستنجيه، فما يزال عبد يقول: يا رب ظلمنى عبدك منظلمة. فيقول الله: امنحوا من حسناته.. وما يزال كذلك حتى ما

يبقى له حسنة.."

وقصاص الظلم محتوم ومباغت. "إن الله ليملى للظالم، فإذا أخذه لم يُفلِت.."

#### \* \* \*

ذات يوم صعد "الرسول" ﷺ المنبر، وراح يخطب الناس. قائلًا لهم:

"من كنتُ أخذت له مالاً ، فهذا مالى ، فليأخذ منه ، ومن كنت جلَدت له ظهرًا ، فهذا ظهرى؛ فليَقتَد منه.."

إن الإنسان العظيم يعلم أنه لم يأخذ مال أحد، لا ولا جَلد ظهر أحد. ولكنه التحرى المطلق للعدل، والرهبة البالغة من الظلم.. وهو لهـذا يوصــى الناس فيقول:

"مَن كان عنده مظلمة لأخيه من عِرض أو من شيء، فليتحلله منه اليوم من قبل ألا يكون دينار ولا درهم.. إن لم تكن له حسنات، أخذ من سيئات صاحبه فحمل عليه.."

ولا شيء يكشف عن إيمان "محمد" بالعدل، ومقاومته الظلم مثل حديثه المضيء الذي يقول:

"انصر أخاك، ظالمًا أو مظلومًا، قال رجل: يا رسول الله، أفرأيت إن كان ظالمًا، كيف أنصره..؟؟ قال: تمنعه عن ظلمه، فإن ذلك نصره.."

لقد بلغ من بشاعة الظلم عند "محمد" أن الظالم نفسه، يكون ضحية ظلمه، إنه قد أنزل الظلم بنفسه، في ذات الوقت الذي أنزل الظلم بغيره. وهو لهذا، مظلوم في صورة ظالم.. تُعِسٌ في ثياب جبّار..!

ومقاومته، ومنعه عن الظلم، فوز له وانتصار، أكثر مما هي زجر وعقاب.

ثم انظروا بهاء الإنسانية وألقها في ضمير "محمد" ﷺ وهو يقـول: "انـصر أخاك ظالًا..

لو قال: "قاوم أخاك ظالمًا، وانصره مظلومًا" لكان القول على حسب تفكيرنا أقرب إلى السداد..

ولكنُّ السدَّاد في كلمات "محمد" ﷺ من طراز آخر، يعـرف هـو أكثـر مـن غيره كيف يُضَمنه كلماته الناصعة البهاء.

فمدافعة الظلم، حتى حين تتخذ هذه المدافعة شكلا جماعيًا أو ثوريًا \_ ليست عملا من أعمال التقويض، بل هي من أعمال البناء والانتصار للحياة.

ولسنا نعرف رذيلة رفع "محمد" مقاومتها إلى هذه المكانة، مثل رذيلة الظلم. إنه أعطى مقاومة الظلم إيجابية غامرة، وكساها بهاء ناضرًا، حين جاوز بها مستواها.. وجعلها ظفرًا وانتصارًا.!!

## \* \* \*

والظلم تتفاوت أخطاره، بتفاوت مصادره.

وشرُّ مصادر الظلم جبار متسلط، وحاكم باغ..

وهُنا يواجه "محمد" ﷺ الظلم في عرينه الخطور..

وسبيله هنا، ليس استدرار عطف الحاكم الظالم.. بـل حـثُ المظلـوم علـى المقاومة.. وحث الناس جميعًا على دخض الظلم ومكافحته..

هنا يقول "محمد" ﷺ:

"إذا رأيتم الظالم، ولم تأخذوا على يديه، يوشك أن يعمكم الله بعذاب.."

ويقول:

"إذا عجزت أمتى عن أن تقول للظالم: يا ظالم، فقد تُودِّع منها.."
ويسأله أحد أصحابه يومًا عن أفضل الجهاد، فيجيبه عليه السلام:
"كلمة حق عند سلطان جائر.."

وينظم الرسول عليه السلام مقاطعة الحاكم الجائر، كوسيلة ناجحة لمقاومة ظلمه وجوره، فيقول:

"سيكون بعدى أمراء يظلمون ويكذبون.. فمن صدًفهم بكذبهم، وأعانهم على ظلمهم، فليس منى، ولا أنا منه.. ومن لم يصدقهم بكذبهم، ولم يمالئهم على ظلمهم فهو منى وأنا منه.."

ويزيد "الرسول" ﷺ هذا المعنى تبيانًا وإيضاحًا فيقول:

"يكون أمراء تغشاهم غُواشٍ أو حواش من الناس . يكذبون ويظلمون، فمن دخل عليهم فصدقهم بكذبهم، وأعانهم على ظلمهم، فليس منى ولست منه.. ومن لم يدخل عليهم، ولم يصدقهم بكذبهم، ولم يعنهم على ظلمهم فهو منى وأنا منه.

فهنا يشير "الرسول" إلى حاشية الظالم بقوله "تغشاهم غواش، أو حواش من الناس يكذبون ويظلمون".

وهو عليه السلام يدعو إلى مقاطعة الظالم وحاشيته، حتى يمتـــازوا بظلمهـــم.. فيقول: "من دخل عليهـم فليس منى ولا أنا منه".

انظروا عبارة "من دخل عليهم".

إن محمدًا ﷺ يريد أن يعزلهم عن المجتمع، حتى يحسنوا بالنبذ وبالهوان، فيرجعوا عن ظلمهم أو يبوءوا بآثام بغيهم..

و "محمد" وهو يُلم بالحاشية في مقام الحديث عن الحاكم الظالم، يعنى بالكشف عن الدور الخطير الذي تلعبه الحاشية في دعم الظلم، أو دعم العدل.. في إصلاح الحاكم أو إفساده.

فيقول عليه السلام:

"ما من وال إلا وله بطانتان: بطانة تأمره بالمعروف وتنهاه عن المنكر.. وبطانة لا تألوه خبالا - أى لا تدّخر جهدًا في إفساده - فمن وُقِيَ شرّها، فقد وُقِي.."

ويقول أيضًا:

"إذا أراد الله بالأمير خيرًا، جعل له وزير صِدْقَ إن نسى ذَكّره.. وإن ذكر أعانه.. وإذا أراد الله به غير ذلك جعل له وزير سوء.. إن نسى لم يذكره.. وإن ذكر لم يعنه..؟

\* \* \*

والظلم يتخذ أشكالا شتي..

فهناك ظلم بالفعل.. وهناك ظلم بالقول.. وهناك ظلم بالشعور

قد تظلم الآخرين بأفعال تأتيها..

وقد تظلمهم بكلمات تقولها.

وقد تظلمهم بمجرد مشاعر كريهة تنطوي عليها نفسك..

و "محمد" عليه الصلاة والسلام، يحيط بهذه الأشكال جميعًا في ذكاء عظيم، وفي ولاء للعدل أعظم..

فلننظر الآن كيف يكافح الظلم كله..

الظلم الذي يتمثل في حركة..

والظلم الذي يتمثل في كلمة..

والظلم الذي يتمثل في خلجة نفس..

\* \* \*

أما الظلم بالفعل، فينتظم كل عدوان على الناس في أنفسهم.. وفي أعراضهم.. وفي أموالهم وكل حقوقهم.

أما الأنفس، فيحرم كل عدوان عليها من سفك الدم إلى لطمة الوجه.. يقول عليه السلام:

"أولُ ما يقضى بين الناس يوم القيامة في الدماء".

ويضع قتل النفس مع الشرك بالله جنبًا إلى جنب. فينهم عن "السبع الموبقات" ويجعل منها قتل النفس بغير حق.

ويبلغ "محمد" المعان بالنفس الإنسانية حين يقول في كلمات شاهفة:

# "لَزوال الدنيا جميعا، أهون على الله من دم سُفِك بغير حق.."

لو لم يكن لـ "محمد" الله سوى هذا الحديث، لكان كافيًا للدلالة على ما يكنه هذا الإنسان، العظيم من ولاء للحياة منقطع النظير..!! ومن تقدير لحرمة الإنسان، يفوق كل تقدير..!

ذات يوم عثر أهل المدينة على جثة قتيل لم يعرف قاتله، فجمع "الرسول" ﷺ الناس وصعد المنبر غاضبًا وقال:

"بُقتل قتيل وأنا فيكم، ولا يُعلم من قتله..؟ لو اجتمع أهل السماء والأرض على قتل امرئ لعذبهم الله، ولكبّهم جميعًا على وجوههم في النار"

ويقول عليه السلام:

"يجيء المقتول آخذًا قاتله، وأوداجه تشخب دمًا.. يقول: يا رب سل هذا. فيم قتلني..؟؟"

بل اقرءوا هذا الحديث:

"لا يقفَنَ أحدكم موقفًا يُقتل فيه رجل ظُلمًا ، فإن اللعنة تنزل على كل من حضره حين لم يدفعوا عنه ، ولا يقفَنَ أحدكم موقفًا يُضربُ فيه رجل ظلمًا فإن اللعنة تنزل على كل من حضره حين لم يدافعوا عنه.."

\* \* \*

بل إن "محمدًا" ﷺ ليَرَى مجرد التهويم بالسلاح، أو بآلة حادة مؤذية عملاً يستوجب العذاب واللعنة.

يقول عليه السلام:

"لا يشيرنَّ أحدكم إلى أخيه بالسلاح، فإنه لا يدرى لعلَّ الشيطان ينزع في يده ـ أي يدفعه إلى الجريمة.."

ويقول:

"من أشار إلى أخيه بحديدة فإن الملائكة تلعنه، حتى ينتهى.." ويُمعن في استبعاد كل أسباب العدوان فيقول:

"إذا مرَّ أحدكم بمجلس أو سوق، وفي يده نبل، فليأخذ بنصالها - لا يَخدش بها أحدًا...١١" ويصون "محمد" الأعراض بالعزم الذي يصون به حُرمة الأنفس والحياة.. و "لمحمد" في هذا نبأ يغني عن كل استطراد..

ذات يوم أقبل عليه سائل يسأله في صراحة العربي وجرأته طامعًا في أن يجد للزنا رخصة.. فهو فَحل لا يستطبع أن يُغالب في نفسه شبَقَها إلى النساء..! رغبة عجيبة حقًا لا سيَّما حين يتقدم بها صاحبها إلى رسول..!

ولكن "محمدًا" ﷺ يكشف في هذه الواقعة عن فلسفته تجاه خطيئة الزنا.. بل تجاه الخطايا كلها فإذا خطيئة الزنا جُرْم لأنها عُدوان.. لأنها ظُلم..

لقد استدنى الرجل منه، وربت على كتفه وقال والضياء يكسو وجهه، مُلقيًا على الرجل سؤالا:

"اتحب الزنا لأمك.."

"قال الرجل: لا.."

آتُحبه لزوجك؟؟."

"قال الرجل: لا.."

"أتحبه لأختك؟؟.."

"قال الرجل: لا.."

"آتحبه لبنتك؟؟.."

"قال الرجل: لا.."

"فقال الرسول: كذلك الناس - يا أخا العرب . لا يحبونه لأمهاتهم، ولا لزوجاتهم، ولا لأخواتهم، ولا لبناتهم...(١"

من كان يعرف في تلقين الأدب، وبثُّ الفيضيلة، طريقة أمثيل، وأروع من هذه، فليأتنا بها..!!

قال الرجل: وقد بهره الحِجَاج، وأقنعه المنطق: إذن فادع الله لي كي يحبب إلى

# العفَّة، ويُكرُّه إلىُّ الفسوق..!!

فوضع الرسول ﴿ كَفَه الحانيــة على صدره ودعا له، يقول الرجـل: "والله ما إن قال الرسول ما قال، حتى انصرفت عنـه ولا شــىء أبغـض إلى نفــسى مــن الزنا..! "

أجل.. كل عدوان عليك، أو على أحد ممن معلك، لا ترضاه لنفسك، ولا ترضاه لنفسك، ولا ترضاه لهم. وجب عليك أن تتجنب إيقاعه بغيرك وهذا هو الميزان، والجعيار.. وللمال في حياة الناس أهمية بالغة.

والحاجة إليه، والتزاحُم عليه ـ كثيرًا ما يثيران الخصومة، والحقد والعدوان.

وهنا يقف "محمد" ﷺ حارسًا العدل من كل افتيات يُفضى إليه التـزاحم والمنافسة والطمع ــ ويقف عند الحقوق المالية وقفة بارة طويلة.

تأمُّلوا هذا الحديث جيدًا:

لتُؤدن الحقوق إلى أهلها يوم القيامة. حتى يُقاد للشاة الجلَّحاء من الشاة القرِّناء.."

أى حرص على الناس يمكن أن يُعَبِّرعنه في توكيد صارم أروع من هذا التعبير..

ولنتأمل هذا الحديث أيضًا:

من ظلَّم قيد شبر من الأرض طُوِّقَهُ من سبِّع أرضين.."

وكل حيلة لسلب الحقوق، عمل غير صالح.

وذراية اللسان، وذلاقة الحجة، إذا توسل بهما امرؤ لأخذ ما ليس لـه بحـق، فقد باء بإثم كبير.

يقول الرسول ﷺ محذرًا أصحابه:

"إنما أنا بشر.. وإنكم تختصمون إلى، ولعلَّ بعضكم أن يكون أُلحَنَ بحجته من بعض فأقضى له بنحو ما أسمع.. فمن قضيت له بحق أُخيه فإنما أقطع له قطعة من النار.."

ويعلن "محمد" أن اللقمة الحرام تفسد العبادة نفسها، وترد الأعمال الصالحة ترابًا في تراب.

إنه يقول لسعد بن أبي وقاص:

"يا سعد: أطب مطعمك، تكن مستجاب الدعوة، فوالذى نفس محمد بيده: إن العبد ليقذف اللقمة الحرام فى جوفه، ما يُتقبل منه عمل أربعين يومًا.. وأيما عبد نبت لحمه من سحت فالنار أولى به.." ويقول عليه السلام:

"إن الله طيب لا يقبل إلا طيبًا.. وإن الله أمر المؤمنين بما أمر به المرسلين، فقال: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلرُّسُلُ كُلُواْ مِنَ ٱلطَّيِّبَتِ وَٱعْمَلُواْ صَلِحًا ۖ إِنِّي المرسلين، فقال: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُلُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا تَعْمَلُونَ عَلِمٌ ﴾. وقال: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُلُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَقْنَكُمْ ﴾. ثم ذكر الرجل يطيل السفر، أشعث أغبر، يمد يديه الى السماء، يا رب، يا رب ومطعمه حرام، ومشريه حرام، وملبسه حرام، ومأبسه حرام، وغُذِي بالحرام! فائي يستجاب لذلك؟؟"

ويضع الأمانة، وعفة الطعمة في موضع تتضاءل دونه الدنيا بما فيها، فيقول عليه الصلاة والسلام:

"أربع إذا كُنَّ فيك فلا عليك ما فاتك من الدنيا: حفظ أمانة..
وصدق حديث.. وحُسنْن خليقة وعفَّةٌ في طُعمة.."

ويزيل الغشاوة عن أعين أولئك الذين يغبطون المتخوضين في أموال الناس على ما هم فيه من ثراء باطل، ونعمة كاذبة، فيقول عليه السلام:

"لا يُعْجِبَنَّك رَحْبُ الذراعين بالدم . أى القاتل . ولا جامع المال من غير جلَّه، فإنه إن تصدَّقَ به لم يُقبِل منه، وما بقى كان زاده إلى النار"

#### \* \* \*

"لأن يأخذ أحدكم تُرابًا، فيجعله في فيه ـ خير له من أن يجعل في فيه ما حرَّم الله عليه".

وقد يتصور الناس أن الظلم المتمثل في اغتصاب الأموال، مقصور على أموال الأفراد..

كلا، وإن أموال الأمة لأشدُّ عند "محمد" حرمة، وإنه ليجلجل بالنـذير فـى وجوه الذين يعيثون فى هذه الأموال، يسرقونها ويختلسونها.

إن كل الطاعات والفضائل لتعجز عن محو خطيئة السرقة من مال الأمة. لنقرأ هذا النبأ الرهيب:

"كان للنبى عليه السلام غلام يقال له مِدْعم، وفي إحدى الفزوات أصابه سهم وهو يَحطُ رَحْلُ رسول الله ﷺ فمات.."

"وجاء أصحاب الرسول ﷺ يعزُونه في خادمه، ويقولون: هنيئًا له يا رسول الله؛ لقد ذهب شهيدًا ولكن الرسول أجابهم قائلا.."

"كلا، إن الشملة التي أخذها من الغنائم يوم خيبر، لتشتعلُ عليه تارًا..١١.."

شملة تساوى بضعة دراهم.. أخذها هذا الغلام خفية أو خلسة يوم خيبر..

\_\_\_\_ ۷۱ \_\_\_\_\_ اعطل شریعته \_\_\_\_\_

ثم ها هو ذا يموت شهيدًا..

ولكن استشهاده هذا، لم يدفع عنه غائلة إثمه القديم. لأنه كان إثما عظيمًا باهظًا.. وعدوانًا غير مشروع على مال الناس، مال الأمة.. لكنها شملة لا تساوى شيئًا..؟؟

أجل.. ولكن تقديس "محمد" ﴿ لحرمات الحق، والعدل، والأمانة لا تعرف في هذا الجال تفاوتًا ولا مفاضلة ..

ذات يوم رجع إلى المدينة أحد الولاة، وذهب ليقدم للنبى الأموال التى جمعها من الزكاة .

قدم بعضها وقدال: هذا لكم.. واحتجز بعضها الآخر وقدا أهدى إلى ..

وفى النَّو والنَّاس مجتمعون في مسجد رسول الله ﷺ نهيض الرسول ﷺ وصعد المنبر، فحمد الله واثني عليه ثم قال:

"أما بعد فإننى أستعمل الرجل منكم على العمل مما ولانى الله، فيأتى فيقول. هذا لكم.. وهذا هدية أهديت إلى الله الخلس في بيت أبيه حتى تأتيه هديته إن كان صادقًا.. ؟؟ والله لا يأخذ أحد منكم شيئًا بغير حقه إلا لقى الله تعالى يحمله يوم القيامة .. "

وهكذا يقطع محمد الطريق على السرقات الهاربة من الأبواب الخلفية.. "!" السرقات التي تؤخذ، متنكرة في ثياب هدايا. وهي في محيض واقعها من شر ألوان الرشوة والسرقة والانتهاب .

\* \* \*

هذا هو العدل فيما نفعل ..

أما العدل فيما نقول، فقد استوصى به الرسول خيرًا.. وحمُّل الألسنة

مسئولية كبرى في إقرار العدل والحق ..

وولاء "عمد" على الكلمة يتمثل في عبارة موجزة قالها.. تلك هي:

انسانيات 🔆 ــــــان

"المسلم من سلم المسلمون من لسبائه ويده .."

هذا هو الإسلام، كفُّ اليد واللسان عن ظلم الناس وأذاهم وكف اليد، يعني دحض كل أعمال العدوان المادي على حياة الناس، وأجسامهم، وأمـوالهم، وأعراضهم ..

وكف اللسان، يعنى درك كل عدوان ملفوظ من غيبة ونميمة، ومنطق خلاًب ينهب أصحابه به الحقوق..

ولما كانت شهادة الزور من مظالم اللسان التي تضيع بها الحقوق وتختفي بها معالم العدل، فقد صبُّ عليها "محمد" كل نقمة .

كنا عند رسول الله ﷺ فقال :

"ألا أنبئكم بأكبر الكبائر؟ الإشراك بالله.. وعقوق الوالدين.. وشهادة الزور، ألا وشهاذة الزور، وقول الزور.."

"وكان متكنًا فجلس، وما زال يكررها حتى قلنا ليته سڪت.

وعدوان اللسان، لا يقف عند شهادة الزور، ولا عند الحديث المنمق الـذي يلبس الحق بالباطل.. بل إن كل كلمة مسيئة تعتبر عدوانًا..

ولقد أوصى القرآن الناس قائلاً لهم: ﴿ وَإِذَا قُلْتُمْ فَٱعْدِلُواْ ﴾.

وهكذا ركّز الرسول على "عدالة القول" في شتى صورها. ولعله جعها في كلماته هذه:

"من كان يؤمن بالله واليوم الآخر؛ فليقل خيرًا..

أو ليصمت .."

ويحدثنا سفين بن عبد الله الثقفي فيقول :

"قلت: يا رسول الله حدثنى بأمر أعتصم به .." "قال: قل ربى الله، ثم استقم. قال: قلت يا رسول الله ما أخوف ما تخاف على ؟ فأخذ بلسان نفسه، ثم قال.. هذا..١١.."

ذاك جانب من العدل خفي ودقيق.. ولكن على من يخفى..؟ على "محمد" الذي قال للناس: "من كنت جلدت له ظهرًا فهذا ظهري، فليقتد منه.؟!!"

"محمد".. الذي قدس العدل فرفعه فوق الميول والأهواء، واعتبره \_ كما علمه ربه \_ واجبًا مفروضًا، لا تستخفه قرابة قريب، ولا يحتجزه شنآن عدو..؟ هنا يدرك "محمد" رسول الله خطر اللسان على العدل، وخطر الكلمة، جدها، وهزلها، فيقف من حصائد الألسنة موقفًا مترعًا بالفهم، وبالحزم.

انظروا..

إن الرجل ليقول الكلمة، لا يلقى لها بالا، يهوى بها في النار سبعين خريفًا..١١.."

كلمة، لا تلقى لها بالا، قد يضيع بها حق إنسان، أو ينتقص بها قدره.. يظل وبالها عليك، وإثمها ممسكًا بخناقك أمدًا بعيدًا.

ذات يوم ذكر "الرسول ﷺ زوجته "صفية" بخير، وكأنما مس الحديث من "عائشة" غيرة فأثارها.

وقالت: وماذا يعجبك فيها؟ إنها قصيرة..!!

تلك هي العبارة التي ألقتها عائشة، ولم تزد.. وإذا الرسول ﷺ يعقب عليها قائلا:

"ماذا يا عائشة..؟؟ لقد قلت كلمة لو مزجت بماء البحر لمزجته..١١.."

۔ انسانیات 🎇 ـ

إنه ساهر على المبدأ الذي فرضه عليه ربه، المتمثل في الآيمة الكريمة

وعدالة القول تقضى ألا تفضى الكلمة إلى مساءة \_ أية مساءة \_ لإنسان \_ أي إنسان؟!!

حتى إذا تناولت الكلمة إنسانًا بنقيصة هي فيه تكون قد جافت العدل وجانبته.

سأله واحد من اصحابه يومًا.

"أرأيت إن كان في أخي ما أقول؟.."

فأجاب "محمد" 難:

"إن كان فيه ما تقول، فقد اغتبته.. وإن لم يكن فيه ما تقول، فقد بَهَتَّه..."

\* \* \*

وينتقل "محمد" ﷺ من "عدالة القول" إلى "عدالة الشعور".

وإنه يريد للناس أن ينطووا دائمًا على مشاعر عادلة، وأحاسيس نظيفة.

فإذا اعتديت على آخر بيدك، فهذا ظلم.. وإذا اعتديت عليه بلسانك فهذا ظلم..

و "محمد" الإنسان يكشف ظلمًا آخر لم نكن نعرفه.. ظلمًا غير منظور.. بيد أنه سبب مباشر لكل ظلم منظور.. ذلكم هو ظلم الشعور..

إن مجرد انطوائك على مشاعر عدوانية تجاه الآخرين، يسلكك في عداد الظالمين.

وهذه المشاعر العدوانية، تتمثل في آفات كثيرة، منها:

الحسد.. وسوء الظن.. والشماتة.. والاحتقار..

كل هذه الآفات ـ حتى إذا دارت داخل النفس والشعور، ولم تعبر عن نفسها بعدوان فعلى.. يعتبرها "محمد" الشخطاء..

وهو لهذا يتعقبها، محذرًا منها، ناهيًا عنها.

يقول عن الحسد:

"إياكم والحسد، فإن الحسد يأكل الحسنات، كما تأكل النار العشب.."

\* \* \*

"لا يجتمع في جوف عبد، الإيمان والحسد.."

\* \* \*

"ليس منى ذو حسد ولا نميمة ولا كهانة ، ولا أنا منه.." ولقد سئل عليه السلام يومًا من أصحابه:

"يا رسول الله أى الناس أفضل؟ فأجاب: كل مخموم القلب وصدوق اللسان. قالوا:صدوق اللسان نعرفه، فما مخموم القلب؟؟ قال: هو التقى الذى لا إثم فيه ولا بغى، ولا غل ولا حسد.."

أجل.. إن سلامة الصدر تشكل عند "محمد" الإنسان العظيم والرسول الكريم ألمع سمات الإيمان، وأجل أركانه ..

وإنه لدائم الحث عليها والتذكير بها، والإشادة بفضلها، لأنه يعرف دورها في إقرار العدل بين الناس. ونفى الظلم عنهم بصورة شاملة .

ذات يوم كان يجلس ـ عليه السلام ـ مع بعض أصحابه، فقال لهـم: "يطلـع عليكم الآن رجل من أهل الجنة"، فطلع رجـل مـن الأنـصار تنطـف لحيتـه مـن وضوئه ..

فصمم عبد الله بن عمرو، على أن يعرف عمل هذا الرجل الذي شهد له "الرسول " الجنة وبالخير على هذه الصورة ..

فاصطنع حيلة حتى بايته في داره ثلاث ليال ..

فلم يجد له تعبدًا يفوق الآخرين..

وقبل أن يهم عبد الله بن عمرو بالرحيل عنه ذكر لـ مقالـة "الرسـول" الله عنه، وسأله: إن كان له عمل صالح يخفيه، حتى استحق كل هذه المكانة.

فأجابه الرجل: "مالى عمل إلا ما رأيت.. أصلى كما يـصلى النـاس، وآتـى من الطاعات ما يأتون.. غير أنى لا أحسد أحدًا على خير أعطاه الله إياه.. وآخـذ مضجعى كل ليلة، وليس في قلبي حقد لأحد..!!"

هذا هو النموذج الذي رفعه "محمد" الأصحابه مثلا أعلى تهوى إليه الأفئدة.

رجل لا يمتاز عن الناس بكثير صلاة، ولا صيام.. إنما بسلامة صدر لا تعرف الحقد ولا الحسد..؟!

\* \* \*

وأما سوء الظن، فقد كافحه "الرسول" طويلا. يقول عليه السلام:

"إياكم والظن، فإن الظن أكذب الحديث.."

ويقول:

"إنك إن اتبعت عورات المسلمين أفسدتهم، أو كدت تفسدهم.."

إن الظن عند "محمد"، لا يشكل آفة سلبية، بل هو آفة إيجابية، لها في الإثم والعدوان دور إيجابي..

فنعته الظن بأنه "أكذب الحديث" يعنى إخراج الظن عن مجرد كونه همهمة نفسية، إلى حقيقة أنه تحريض فعلى، ومشروع في عدوان.

وتتبعك عورات الآخرين، ولو بالظنون النفسية وحدها، سيجعلك تتخذ منهم موقفًا سيتًا. يجيبون عليه بموقف سيئ مثله.. وبهذا تكون قد أفسدتهم، وأفسدت نفسك قبلا.

ولما كان الظن يستتبع الفضول والتجسس، فقد أعلن "محمد" شمقته لـه واشمئزازه منه، قال في الحديث الذي نهي فيه عن الظن:

"إياكم والظين، فإنه أكذب الحديث. ولا تجسسوا.. ولا تجسسوا.. ولا تجسسوا.."

وكان ينهى أصحابه عن أن ينقلوا إليه أخبار الآخرين فيقول لهم:

"لا تحدثونى عن أصحابى شيئًا، فإنى أحب أن أخرج إليكم منشرح الصدر.."

ألا حيا الله أشرف خلقه..!!

إنه بدلا من أن يضع العيون على حركات الناس وخلجاتهم ليكون في مأمن من مكر الماكرين.. يغمض هذه العيون ويزجرها عن كل تجسس، وفضول..!

ذلك أن "محمدًا" إنسان صادق مع نفسه، صادق مع نَهْجه ورسالته..

صادق مع حياته.. صادق في علاقاته بالناس وبالأشياء جميعًا..

\* \* \*

وأما الشماتة. فيقول عنها:

"لا تظهر الشماتة بأخيك، فيعافيه الله ويبتليك".

"من عير أخاه بذنب، لم يمت حتى يعمله"

ولنا أن نسأل: إن الشامت لم يعتد على أحد، فلم يعاقب..؟ إنه مجرد سرور نفسي واتاه حين رأى غريمه في مأزق..؟؟

هذا عند "محمد" عدوان.. بل عدوان ينطوى على صغار، ودناءة..

فعندما يكون الآخرون في مازق.. يكون واجبنا أن نخف إلى نجدتهم، ونسارع إلى إنقاذهم.. فإذا تخلينا عن هذا الواجب، فقد ألحقنا بهم من الأذى بقدر ما بخلنا به من العون.. ثم زدنا مرارة الأذى في أنفسهم بما ضمناه من فرح، وتهلل، وشماتة..

ولهذا لم يكن من القصاص بد ..

وهذا معنى قول "الرسول" العظيم:

ويبتليك.."

وعن احتقار الآخرين نهى "محمد" الإنسان، وشدد في النهي. يقول عليه السلام:

"إن الله أوحى إلى أن تواضعوا حتى لا يفخر أحد على أحد، ولا يبغى أحد على أحد.." "ألا أخبركم بشر عباد الله.؟ الفظ المستكبر"

ويرى فى احتقار الناس أيًا كان قدر هذا الاحتقار شرًا كبيرًا يلحق بمرتكبه الأذى والوبال، فيقول:

"بحسب امرئ من الشر أن يحقر أخاه.."

ويدمدم على المختالين في كلمات حامية فيقول:

بئس العبد . عبد تخيل واختال ونسى الكبير المتعال.. بئس العبد . عبد تجبر واعتدى. ونسى الجبار الأعلى.. بئس العبد . عبد طغى وبغى. ونسى المبدأ ، والمنتهى.."

هكذا كافح "محمد" الله الحسد، والظن، والشماتة، والاحتقار بوصفها مشاعر عدوانية. وبوصفها نوعا من الظلم الخفى الذي يبدور داخل النفس، شم يقضى إلى مظالم خطيرة، وشرور كثيرة.

وفي كل مظاهر الظلم التي أسلفناها ـ المعلن منها، والمستخفى كان الحـديث يدور حول ظلم الغير.. أعنى الظلم الذي يقع على الآخرين.

ولقد رأينا كيف قاوم "الرسول" ﷺ ظلم الغير هذا، في كل مظانه ومصادره، وأشكاله في فعلا كان أو قولاً، أو شعورًا.

لكن ثمة ظلمًا لا يحسبه الناس ظلمًا .. ذلكم هو ظلم النفس.

فكثيرًا ما نظن في حمق ممتع "!" أن من حقنا إلحاق العطب بأنفسنا ما دامت أنفسنا..

هذه نفسى.. وإذا لم أملك حق التصرف فيها، واللهو بها كما أشاء، فماذا يبقى لى من حق..؟؟

أنت ظالم إذا فقأت عين إنسان آخر.. لكن إذا بدا لك لأمر ما أن تفقأ عينك

انت.. فأى ظلم هنا.. اليست عينك، والأذى واقع بك وحدك.. فأين الظلم هنا، وكيف يكون ظلمًا..؟؟

إن "محمدًا" الذي جعل العدل شريعته، والذي تعقب الظلم في أدق اشكاله، واخفى مظانه ـ سيفسر لنا ظلم النفس هذا.

فنحن هنا خلق الله، والله لم يخلقنا عبثًا، إنما خلقنا ليحقق بنا أمورًا عظمى. وفي كل لبنــة من بنائنا الإنساني الشــامخ، أعنى في كــل فــرد، ســر النــوع البشرى جميعه.

والله سبحانه حين يصطفى من عباده من يرتادون للناس الطرق الجهولة.. لا يضع عينه على الضخام العظام ذوى الهامة والقامة والثراء والبأس..

ولطالما انبثق من الصفوف الخلفية أنبياء ومرسلون وقادة ومصلحون..

أليس ذلك دليلا على أن عامة الناس وصفوتهم في الميزان سواء؟ بلي.

وفى ذلك أيضًا دليل على أن الفرد الإنساني له قيمته.. أيًا كان ذلك الفرد عالًا، أو وراقًا.. ملكًا، أو كناسًا..

وقيمة الفرد آتية من أنه ينطوى على سر نوعه الإنساني، ويحمل جـزءًا مـن مشيئته. ومن قدرته.

وآتية من أنه خلق الله الذي لا يخلق عبثًا..

ومن ثم ، فهو لا يملك أن يتصرف في نفسه على هواه..

وإذا بدا للذين يؤمنون بالله، أن يضعوا مكان كلمة "الله" كلمة "الطبيعة" فإن النتيجة لن تتغير.. فالفرد الإنساني بوصفه جزءًا من الطبيعة، متضمنًا سرها، ومشيئتها وقدرتها، لا يملك أن يفوت عليها فرصة وجوده والانتفاع به.

والإنسان عند "محمد" الله عبد الله، ولكنه عبده الحر الرشيسة يختار رأيه، ويختار عقيدته، ويختار حياته ﴿ فَمَن شَآءَ فَلْيُكَّفُرْ ﴾

و﴿ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةً ﴾، ﴿ وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أَخْرَىٰ ﴾ و ﴿ ٱلْإِنسَانُ عَلَىٰ نَفْسِهِ - بَصِيرَةٌ ﴾.

وموقف "محمد" من الناس، موقف الناصح الأمين، فليس عليه إلا البلاغ، وفي أمر التكليف الذي ألقى عليه تبعات الرسالة، قال الله له: ﴿ وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم عَلَيْهِم الذي أَلْقَى عليه تبعات الرسالة، قال الله له: ﴿ وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم الذي أَنتَ مُنذِرٌ ﴾ \_ ﴿ إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌ ﴾ \_ ﴿ إِنَّمَا أَنتَ مُذَرِّ ﴾ \_ ﴿ إِنَّمَا أَنتَ مُذَرِّ ﴾ \_ ﴿ إِنَّمَا أَنتَ مُذَرِّ ﴾ . ﴿ إِنَّ عَلَيْكَ إِلَا ٱلْبَلْعُ ﴾ .

وحين أراد "الرسول" عليه السلام أن يكافح ظلم الإنسان لنفسه شطر واجبه تجاه ذلك شطرين.

الأول، واجبه تجاه الإنسان كحياة.

والثاني، تجاه الإنسان كإرادة وسلوك..

أما الإنسان، كحياة فقد وقف "محمد" الله موقفًا صارمًا ضد ظلم الفرد لحياته.

حياتك ليست ملكًا لك إلا بالقدر الذي تحقق بـ إرادتـ ك الحـرة الـسوية ـ إرادة البناء لا الهدم.

فإذا أردت أن تقوض حياتك بالانتحار مثلا، فلتعلم حيننذ أنها لم تعد حياتك، وليس من حقك أن تمسها بسوه.

إنك لا تعلم ما في هذه الحياة التي تريد أن تجهز عليها من خير..

قد يكون في صلبك عبقري ينتظر ساعة الإنجاب والولادة.

ولو أن آباء الرواد الذين قادوا التاريخ الإنساني، وملئوه روعة ونفعًا.. لو أن آباء هـؤلاء استجابوا لـدواعي اليـأس، وتخلـصوا مـن الحيـاة، فـأي ظلـم كـانوا سيظلمونه للحياة وللناس، حين يـذهبون وفـي أصـلابهم تلـك العبقريـات التـي هزت الوجود، ورعرعت الحياة..؟؟!!

لقد بدأ "محمد" مقاومة ظلم الإنسان لنفسه من هنا ..

من الانتحار..

انظروا..

"من تردى من جبل فقتل نفسه، فهو فى نار جهنم يتردى خالدًا مخلدًا فيها أبدًا.."

"ومن تَحسنَى . أى شرب سمًّا - فقتل نفسه.. فسمه في يده يتحساه في نار جهنم خالدًا مخلدًا فيها أبدًا.."

"ومن قتل نفسه بحدیدة، فحدیدته فی یده یتوجاً بها ـ أی یضرب بها ـ نفسه فی نار جهنم خالدًا مخلدًا فیها أبدًا.."

إنه وعيد رهيب، لا ريب.

ولكن ألا تساوى الحياة أن يزجر الناس عن إزهاقها، بمثل هذا الوعيد..؟؟! ويحدثنا جابر بن سمرة صاحب رسول الله الله الله الله المهنز على حياته، فلم يصل الرسول عليه.

## \* \* \*

وكما يكون تقويض الحياة ببترها، والإجهاز عليها، يكون أيضًا بتعطيلها وإحباط قواها..

وكما يكون الإنسان ظالما لنفسه حين يقتلها.. يكون كذلك ظالمًا لها حين يتركها للسوء والآفات.

وهنا يقف محمد ﷺ وقفة كلها ولاء للنحياة، وكلها بر بإرادة الإنسان، وبالسلوك الإنساني..

وهنا أيضًا \_ تتضح الوجهة القويمة لموقف "محمد" من الآثام.

ففى سبيل الحيلولة بين الإنسان وظلمه لنفسه قاوم "محمد" ﷺ الرذائـل والآثام.

لأن الإثم ظلم للنفس، بل هو من أكثر أنواع الظلم تنكرًا وأشدها وبالا.. أجل ــ هكذا ينبغي أن نفهم موقف "محمد" من الخطيئة.

فهو لم يرد قط أن يتحكم في الإرادة الإنسانية. ولا أن يسوق الناس سوق القطيع..

إنما أراد أن يمكنهم من وسائل الغلب والتفوق.

وهو حين ينهى عن الرذائل، ويشدد في النهى عنها. إنما يفعل هذا لما يعرف تمامًا من ضراوة الرذائل الفاتكة، وقدرتها على تعويق الكمال الإنساني وإحباط مسعى الإرادة إلى الخير والارتقاء..

على أنه في نهيه وزجره عن الإثم، لم ينس لحظة واحدة، تلك الظروف الكثيرة التي تجعلنا آثمين..

فكان مثله مثل الوالد الحنون الذي يبصر طفله يبسط كف الغفة إلى جمرة متوهجة ليلهو بها ويلعب.

إنه يزجره في عنف.. ولكن وراء هذا الزجر حنان دافق..!!

وما كان "لمحمد" رسول العدل والرحمة، أن يبترك هذا اللون اللدود من الظلم عقباه. الظلم الإنسان نفسه باقتراف الآثام، دون أن يجنبه هذا الظلم ويحذره عقباه. وهكذا مضى يحذر، وينذر، ويعلم..

إنه يدعونا إلى الطاعة والخير.

ويدعونا إلى التوبة دومًا، لأننا على الدوام عرضة للزلل. يقول عليه السلام: "يأيها الناس توبوا إلى الله، واستغفروه، فإنى أتوب إليه في اليوم مائة مرة.."

## وهو يرسم صورة للفضيلة الصادقة:

"أن تعبد الله، كأنك تراه، فإن لم تكن تراه، فإنه يراك.." "اتق الله حيثما كنت.. وأنبع السيئة حسنة تمحها.. وخالق الناس بخلق حسن.."

"إن الله تعالى يغار. وغيرة الله أن يأتى المرء ما حرم الله عليه.."
"الكيّس من دان نفسه وعمل لما بعد الموت.. والعاجز من أتبع نفسه هواها، وتمنى على الله الأماني.."

## ويقول عليه السلام:

"حفت النار بالشهوات، وحفت الجنة بالمكاره".

"يتبع الميت ثلاثة: أهله، وماله، وعمله، فيرجع اثنان، ويبقى واحد: يرجع أهله، وماله ويبقى عمله.."

"كل أمتى يدخلون الجنة إلا من أبى، قيل: ومن يأبى يا رسول الله. وقال: من أطاعني دخل الجنة ومن عصاني فقد أبى.."

وتتوالى أحاديث "محمد" الله وكلماته داعية إلى الفضائل واحدة واحدة، وناهية عن الرذائل، رذيلة رذيلة.

وهو في كل هذا يهدف كما ذكرنا من قبل إلى إقرار العدل والسلام بين الإنسان ونفسه ـ يتجنبه الآثام التي يظلم بمقارفتها ذاته.

لقد لخص الدين في كلمة واحدة فقال:

<sup>&</sup>quot;الدين، النصيحة.."

ولقد نصح عليه السلام أوفى ما يكون النصح الصادق، الأمين.

\* \* \*

هذا موقف "محمد" أله مع العدل.. بعد موقفه من الرحمة. والآن إلى مجال آخر من مجالات إنسانيته الباهرة..





🗖 الفصل الثالث

. و الكتب فطرته

... ولا تزمنوا ، حتى تُحَابُوا



# " عمد" إلى مُحبُ، ودود..!

أطاع الله كثيرًا؛ لأنه أحبه كثيرًا.. وبرَّ الناس كثيرًا؛ لأنه يجبهم كثيرًا.. وأقبل على الفضائل والواجبات جذلانَ مبتهجًا، لأنه أحبها وأحب من كل قلب الطهر، والنقاء..

وهذا هو سر تفوق عظمة "محمد" ﷺ.. إنه أحبُّ عظائم الأمور، ومارسها في شغف عظيم، ممارسة محب مفطور.. لا ممارسة مكلف مأمور..!!

ووراء كل سلوكه ومواقفه وحياته نجد الحب..

إذا سجد وأطال السجود، وسُمِع وَجيبُ قلبه، ونشيج تنضرعه وبكائه.. فذاك لأنه في غمرة شوق جارف، ومحبة آخذة.

ولهذا، كان ينتظر الصلاة على شوق.. فإذا جاء ميعادها قال لمؤذنه: "أرِحنيا .. بها.. يا بلال..!"

أجل. أرحنا بها .. لا أرحنها منها ..!!

وهذا هو الفارق بين الحب، والواجب.

إن الواجب قد يؤدَّى على كره ومضض.. أما الحب فيأخذ طريق إلى أشــق الأمور في ابتهاج وغبطة .

وإذا شغل نفسه وباله بأمور الناس، وجد في هذا الشغّل لذة العاشق ونشوة الحب. ذلك أن عناء الواجب لم يَعُدُ لهُ إلى روح "محمد" سبيل. لقد سيطر الحب وساد..

وأصبحت الواجبات هواية.. لا، بل فوق هـذا، وأجـل مـن هـذا.. صـارت شعائر يُحبها، ويعشقها، ويأنس بها ومعها.

والحب عند "محمد" ليس شهوة.. إنما هو فطرة.

وفِطرته تنساب الْفة، وتتفجُّرُ محبة .

مكذا كان طفلا، وفتى، وكهلا..

لم تقع عليه عين إلا أحبته وأسلمت قلب صاحبها لهيام شديد.

ذلك أنه كان ينطوى على حب كبير ـ بل كان هو الحب كله.

فإذا رآه مبغض ثلاب. ذاب بغضه من فوره حين يمسئه نفس واحد من أنفاس حبه الجياش الدافئ.

ذات يوم أقبل عليه رجل فظ لم يكن رآه من قبل، غير أنه سمع أن "محمدًا" يسبأ آلحة قريش والقبائل كلها، فحمل سيفه وأقسم ليسويّن مع "محمد" حسابه.. وبدأ حديثه عاصفًا مزجرًا.. "والرسول " الله يبتسم.. وتنطلق مع بسماته أطياف نور آسر.. وما هي إلا لحظات، حتى انقلب المغيظ المتهجم. محبًا يكاد من فرط الوجد والحياء يذوب، وانكفأ على يدى "محمد" الله وقدميه يقبلهما، ودموعه تنحدر في انثيال مُتدارك ..

ولما أفاق. قال:

"يا "محمد": والله لقد سعيتُ إليك، وما على وجه الأرض أبغض إلى منك، وإنى لذاهب الآن عنك، وما على وجه الأرض أحب إلى منك.."11

ماذا فعل "محمد" ﷺ بقلب الرجل وروحه..؟؟

٧ شيء..

لقد أحب "محمد" الرجل من كل قلبه، فخر جبروته صريع حب وديع..

و"محمد" لا يتكلف الحب، بل لا يبذله إنما يبذل الحب عند" محمد" نفسه ..!!

وقلب "عمد" مفتوح دائمًا لكل الناس ـ الأصدقاء، والأعداء..

والذى حدث عندما اقترب ذلك الرجل منه، أن مسته شعاعة من فيض قلبه الكبير..

معذورة قريش، حين لم تدرك هذا السر الجليل. فقالت: إن "محمدًا" ساحر...

ما رآه جبار إلا لان عوده من فوره ..

وما أكثر الذين أقبلوا عليه ليزجروه، ويفتنوه عن دينه؛ فما هو إلا أن تُعانقهم منه نظرات عينيه الحانيتين حتى يدخلوا في دينه فرحين..!!

ومن هؤلاء كان "عمر بن الخطاب" ..

ألم يذهب إليه منتضيًا سيفه، والناس يتواثبون من كل مكان ليشهدوا الواقعة الكبرى .

ولكن "عمر " الجبار ذاب كقطرة ماء امتصتها قطعة من السكر..

ذاب حتى قبل أن تقع عليه عين "محمد" ﷺ ذاب عندما وقعت عيناه على آيات من القرآن أودعها "محمد" وهو يتلوها، نبض حبه، وصفاء روحه، واقتـدار مودته ..

\* \* \*

"محمد"، محب ودود.

والحب عنده طبيعة، وفطرة، لا غرض وشهوة..

من أجل هذا، كان يبذل حبه في سخاوة نفس نادرة النظير.

أحب الله.. وأحب الناس.. وأحب الزمان، والمكان، وأحب كل شيء في

كون الله الرحيب..

وحين نتتبع الحب في حياته وفي أحاديثه، نجده قد اتسع لكل شيء وأحـاط بكل شيء.

لقد بدأ فأحب ربه حبًا عظيمًا.

والله \_عند "محمد" \_ هو بارئ الحياة كلها والأحياء جميعًا. فكل حب له هو في الوقت نفسه، حب للحياة وللأحياء .

ذلك أن الله عند ' محمد" وفي عقيدته، ليس أسطورة مثالية ولا رمزًا جميلا.. إنما هو حقيقة، بل هو الحقيقة الكبرى .

وإن الجلال المهيب الذي يتبدى عن الكون العظيم لينعم قلب "محمد" الله بالحب والتقديس لخالق الكون ومبدعه .

وإنه ليهيم حبًّا، ويتفجر شوقًا.

ذات يوم وهو في الطائف، حديث عهد بدعوته ـ سلط عليه أعداؤه بعض السفهاء، فانطلقوا وراءه يحصبونه بالحجارة.. فأوى منهم إلى حائط يتقى به الحجارة المقذوفة.. واستجاشت الحنة نفسه، فهطلت دموعه وكأنما كانت الحجارة تلقى في بحيرة ساجية ساكنة، فأثارتها، وأهاجت ماءها العذب الوديع.

أجل. لقد جاشت نفس "محمد" ﴿ بِمَا تنطوى عليه من حب، وشوق.. فرفع بصره إلى سماء ربه ومحبوبه، وقال:

# "إن لم يكن بك غضب عليٌّ، فلا أبالي" ١١

الله أكبر..

إن " محمدًا " ولا الألم إلا إذا كان تعبيرًا عن تُخلى الله عنه. أما إذا لم يكن الله غاضبًا، ولا عاتبًا، فمرحبًا بالألم.. ومرحبًا بكل ما يكيد به السفهاء ..

" إن لم يكن بك غضب عَلى فلا أبالي ..!!!"

وفى التّو واللحظة يدرك "محمد" أنه لا ينبغى للمحب الصادق فى حبه أن يشغله استعذاب التضحية، عن رجاء العافية فيتبع ضراعته السالفة، بنضراعة أخرى ويقول:

## "ولكن عافيتك أوسع لي ..."

إن الحب في غمار التضحية، شيء جميل.. ولكن الحب في غمار العافية أوفى وأجمل.

و "محمد" ﷺ موفور الاستعداد لأن يلاقى كـل آلام الحـب.. ولكنـه شـديد الشوق لمباهج الحب ..

ومباهج الحب تتألق في نطاق العافية.. فهو إذن ينشد العافية، لأنها تتيح لــه المزيد من الحب.. والمزيد من الطاعة لمن أحب ..

وهكذا ناجي ربه تلك المناجاة الذكية :

"إن لم يكن بك غضب على، فلا أبالى.. ولكنَّ عافيتك أوسع لى .."

إنه عليه السلام لم يقل "عافيتك أحب إلى" بل قال "عافيتك أوسع لى".. ذلك أن المحب الصادق لا يختار لنفسه، ولا يجنح عن إرادة المحبوب واختياره. و "محمد" الله لا يحب بنفسه، ولا يحب لنفسه.. إنما حبه لربه "خفقة" من خفقات الإرادة الإلهية وحدها!!

ذات يوم يدخل على ولده الحبيب "إبراهيم" وهو مسجًى في فراش الموت.. ويتدفق حنان "محمد" غامرًا مفيضًا، فلا يزيد على أن يقول وعيناه تبكيان:

"تدمع العين ..."

"ويحزن القلب .."

"ولا نقول ما يسخط الرب .."

أجل.. هذا هو حب "محمد" ربَّه ومولاه.. حب فوق مستوى النفس.. حب نابع من الله وعائد إليه.. حب يحرر صاحبه من كل ما يسخط محبوبه العظيم.

ولطالما كان "محمد" ﷺ ينتشى بهذا الحب.. بل هو دومًا مُنتشٍ به انتشاء كله يقظة وصدق .

يقول في بعض أحاديثه الكريمة:

"رأيت الليلة ربى في المنام فوضع يده بين كتفى، حتى وجدت برد أنامله في صدري .."

تأملوا بهاء هذه الصورة.

"وجدت برد أنامله في صدري .."

إنها تكشف عن طبيعة المشاعر والأحاسيس التي كان حب "محمد" لربه يعزف على أوتارها.

إنه يجد برد أنامل الله في صدره ..

إن علاقته بالله، وحبه إياه بلغا من الشفافية والألِّق الذروة العليا.

وتتبدى الإيجابية في حب "محمد" لله. حين يتبتل له ويخبت.. وحين يضع الصدق في العلاقة بالله موضع التقديس.

وإذ كان الرياء يعنى فقدان الصدق في علاقتنا بالله.. وفقدان الصدق يعنى بدوره تهالك الحب وزيفه.. فقد شن "محمد" الله على الرياء هجمات ماحقة. ولم يكن ثمة رذيلة أبغض إلى نفسه الكبيرة منه.

\_\_\_ ، والكب فطرته \_\_\_\_\_ هه \_\_\_

يقول للناس :

"إنما الأعمال بالنيات، وإنما لكل امرئ ما نوى.. فمن كانت هجرته إلى الله ورسوله، فهجرته إلى الله ورسوله .."

"ومن كانت هجرته إلى دنيا يصيبها أو امرأة ينكحها، فهجرته إلى ما هاجر إليه.."

إنه يريد أن يكون حبنا لله خالصًا.. وأعمالنا في سبيله خالصة و "محمد" الله يجل العلاقة بالله إجلالا مجمله على اعتبار الرياء شركًا. يقول لأصحابه:

"إن أخوف ما أخاف عليكم - الشرك الأصغر.. قالوا: وما الشرك الأصغر يا رسول الله؟ قال: الرياء . يقول الله عز وجل إذا جزى الناس بأعمالهم: اذهبوا إلى الذين كنتم تراءون في الدنيا فانظروا هل تجدون عندهم جزاء .. ؟"

ويقول أيضًا:

"لا يقبل الله عملا فيه مثقال حبة من خردل من رياء.."

إن الإخلاص، هو الرنين الذي يكشف صدق الحب وزيفه.

وحبُّ غير مفعم بـالإخلاص، لا يكبون حبًّا على الإطلاق ولقـد أحـب "محمد" ربه، وعلم الناس كيف يجبونه .

## \* \* \*

فإذا جننا حب "محمد" الناس، وجدنا الدفء نفسه، والصدق نفسه. ونفس الوجدان العامر العظيم .

انظروا..

إن "محمدًا" على يحب الناس جيعًا..

ومحمد ألقى إليه بكلمات الهدى والخير والفلاح.

ومن ثم دفعه حبه للجميع.. لأن يبلغ هذه الكلمات الهادية للجميع :

واستجاب الله له.. أو قولوا: اختاره الله لما كان هو يرغبه ويرجوه.. فأرسله للناسر كافة .

فرسالة "محمد" تمثل تبعات حبه للناس جيعًا.

إن من يحب الناس حبًّا صادقًا، يصير مسئولًا عن مصايرهم.

وهكذا حمل "محمد" ﷺ مسئولية حبه العظيم.

إنه لم يحب عشيرته الأقربين وحدهم ..

ولم يجب العرب وحدهم .

بل أحب الناس جميعًا.

وإذن، فليحمل المستولية تجاه الناس جيعًا.

وهذا هو معنى أنه رسول للعالمين.

يقول المحب الودود عليه السلام:

"بعثت إلى الأحمر والأسود.."

فشمول رسالته إذن، ليس مظهر سيطرة ولا طمعًا في نفوذ.

إنما هو مسئولية الحب الذي فطر عليه محمد ﷺ حب الناس جميعًا.. أحمرهم وأسودهم.

وليس أدل على هذا من قوله عليه الصلاة والسلام في حديث آخر:

"بعثت إلى الناس كافة.. فإن لم يستجيبوا لى، فإلى العرب.. فإن لم يستجيبوا لى، فإلى قريش.. فإن لم يستجيبوا لى، فإلى بنى هاشم.. فإن لم يستجيبوا لي. فإلَىُّ وحدى.

بالله ما أروعه..!!

إنه ليس عسيطر..

إنه عب.. يدعو من أحبهم إلى الخير، فإن استجابوا فما أسعده بهذا.. وإن لم يستجيبوا فقد أدى الذي عليه.

ولقد انتصر حبه العظيم الصادق، وبلغ رسالته للناس جميعًا.

ويدعو "محمد" الناس كى يجب بعضهم بعضًا.. بل يجعل الحب آية الإيمان، فيقول:

"والذى نفسى بيده لا تدخلوا الجنة حتى تؤمنوا.. ولا تؤمنوا، حتى تحابوا.."

ويُعنَى عليه السلام، بكل ما من شأنه أن ينعش عواطف الحب بين الناس. ذات يوم كان يجلس معه رجل من أصحابه، فمر بهما رجل آخر فقال جليس النبي له يا رسول الله: إني أحب هذا الرجل.

فسأله الرسول: وهل أعلمته بهذا..؟

قال الرجل: لا..

قال النبي: فأعلمه ..

فلحقه الرجل وقال له: إنى أحبك في الله.

فأجابه صاحبه: أحبُّك الذي أحببتني له..!!

ووضع الرسول على لهذا تعليمًا وتوجيهًا فقال:

"إذا أحب أحدكم أخاه، فليخبره أنه يحبه."

ويقول:

"إذا آخى الرجلُ الرجلُ، فليسأله عن اسمه، واسم أبيه، وممن هو، فإنه أوصل للمودة".

والحب عند "محمد" مثوبة نفسه..

والحب قد يدرك بحبه ما يعجز عن إدراكه بعمله.

يسأله "أبو ذر" ذات يوم عن الرجل: يحب القوم ولا يستطيع أن يعمل عملهم؟

فيجيبه عليه السلام بعبارته الجامعة:

"أنت مع من أحببت .."

أجل. إن الحب نسب.

فإذا أحببت خيار الناس، فأنت منهم وأنت معهم. حتى إذا سبقوك فى السعى، وتفوقوا عليك فى العمل.

ويحلق " محمد" عليه الصلاة والسلام بالحب في الله تحليفًا عاليًا حين يقول لنا:

إن من عباد الله أناسًا، ما هم أنبياء ولا شهداء، يغبطهم الأنبياء والشهداء يوم القيامة لمكانهم من الله تعالى.."

"قالوا يا رسول الله، تخبرنا من هم.."

"قال: هم قوم تحابوا بروح الله على غير أرحام بينهم، ولا أموال يتعاطونها.."

"فوالله إن وجوههم لنور، وإنهم لعلى نور، لا يخافون إذا خاف الناس.. ولا يحزنون إذا جزن الناس.."

ثم ثلا قول الله تعالى: ﴿ أَلَا إِنَّ أَوْلِيَآ ، ٱللَّهِ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا

# هُمْ يَخْزَنُونَ ﴾ .

والحب عند الرسول الله بعض الناس، فإن هذا البغض لا ينفصل عن قاعدة الظروف القاهرة أن يبغض بعض الناس، فإن هذا البغض لا ينفصل عن قاعدة الحب ذاتها. أعنى أنه \_ عليه السلام \_ يبغض حين يكون البغض تعبيرًا عن الحب، وولاء له.

فهو \_ مثلا \_ يحب الحق.. وهذا الحب يقتضيه أن يبغض الباطل.

وهو يحب العدل، وحبه العدل يتطلب أن يكره الظلم.

وهكذا، فهو لا يبغض عن حقد أو تِرة.. إنما يبغض حين يكون البغض "موقف دفاع" عن شيء يجبه..

وهو لايحب لنفسه، ولا يبغض لنفسه، إنما تحدد قيمهُ العليا السامية، ما يحب وما لا يحب..

على أن بغضاءه هذه، عندما يكون موضوعها أناسًا يستحقونها.. لم تكن ذات أصالة في طبيعته ولا في سلوكه.. بل مجرد سمحابة رقيقة عابرة، لا تلبث شمس حبه أن تسطع أثرها مرسلة دفئها وسناها.

فها هو ذا يلقى من خصوم دعوته فى قريش أشد الأذى، وأفدح المؤامرات. ولكنه لا يكاد يدخل "مكة" ظافرًا مؤيدًا حتى يقول للذين أخرجوه منها، وكادوا له أعظم الكيد..

# "اذهبوا فأنتم الطُّلمَاء.."

لقد أبغضهم حين أخذوا على عاتقهم إطفاء نـور الله ومقاومـة قـوى الخـير والحق.

فلما زال عنهم بأسهم الذي غرهم بالله، وحرضهم على الشر.. زالت

بغضاؤه لهم، وكأنها لم تكن..!!

ولمحمد الإنسان في هذا المقام توجيه تناهي في السداد والفطنة.

فهو يقول:

"أَبْغِض بَغِيضَك هونًا مًّا. عسى أن يكون حبيبك يومًا ما.."

\* \* \*

ولما كانت آداب الصحبة والسلوك مما يشد آصرة الحب، ويزكى مشاعر المود فقد أولاه "الرسول" ﴿ عناية واهتمامًا، وتتبع دقائقها فأوصى بها خيرًا.. وإنا لننبهر حقًا ونحن نطالع وصايا محمد في هذا الجال:

اقرءوا:

"إذا كانوا ثلاثــة .. فلا يتنــاجى اثنــان دون الثــالث، فإن ذلك يحزنه.."

أية إنسانية غامرة، تلك التي يتضمخ بها قلب "الرسول" الكبير..؟؟!! إنه يوصى الأصدقاء.. إذا كانوا ثلاثة: ألا ينفرد اثنان منهم بكلمة سر، فإن ذلك يسىء إلى شعور الثالث، إذ يضعه، أو قد يضعه موضع الظنة وضعف الثقة به.. وفي آداب الصحبة يقول كذلك:

"لا يقيمن أحدكم رجلا من مجلسه شم يجلس فيه .. ولكن تُوسُعوا ، وتفسَّحوا ، يُفسح الله لكم .."

بل يقول، وما أروع ما يقول :

"لا يحل لرجل أن يجلس بين اثنين إلا بإذنهما.. ألم أقل لكم إنه تتبع دقائق آداب الصحبة، فجعلها شعائر..؟ وهو يعتز أيما اعتزاز بتبادل التحية.." وهاتان الكلمتان "السلام عليكم" تعنيان عند "محمد" شيئًا كثيرًا وجليلا. يقول عليه السلام:

"إذا انتهى أحدكم إلى المجلس فليسلم.. فإن أراد أن يقوم فليسلم.. فليست الأولى بأحق من الأخرى.."

ويحدثنا "كلوة بن الحنبل" فيقول :

"بعثنى صفوان بن أمية إلى رسول الله الله الله الله الله المسلم ولم أستأذن، ولم أسلم، فقال لى الرسول: ارجع، فقل: السلام عليكم، أأدخل.؟"

وحتى مع الأهل الذين نراهم دائمًا، ونعيش معهم، يوصى عليه السلام، بالحرص على التحية.

يقول أنس رضى الله عنه :

"قال لى رسول الله ﷺ: يا بنى.. إذا دخلت على أهلك فسلم، يكن سلامك بركة عليك وعلى أهل بيتك.."

ويُسأل "رسول الله" ﷺ ذات مرة:

- أي الإسلام خير.. ؟؟

فيجيب:

"تطعم الطعام.. وتقرأ السلام على من عرفت، ومن لم تعرف.." ويقول عليه السلام:

"ثلاث يصفين لك وُدُّ أخيك: تسلم عليه إذا لقيته.. وتوسع له في المجلس.. وتدعوه بأحب أسمائه إليه.."

وهو يقول أيضًا:

"تصافحوا، يذهب الغل.."

\* \* \*

والوفاء لا ينفصل عن الحب بحال.

ووفاء "محمد" الله شيء باهر. يفوق كل ولاء؛ لأنه انعكاس حب عظيم، يفوق كل حب..

سئل يومًا، لماذا يجهد نفسه في العبادة، وقد غفر الله له ما تقدم من ذنبه وما تأخر..

فانظروا كيف كان جوابه؟

"أفلا أكون عبدًا شكورًا..؟١١٤

أصدق وأروع صور الوفاء لله..

"أفلا أكون عبدًا شكورًا..؟؟!ا"

وذات يوم زارته بالمدينة سيدة عجوز، فخف عليه السلام للقائها في حفاوة بالغة، وغبطة حافلة، وأسرع فجاء ببردته النفيسة وبسطها على الأرض لتجلس عليها العجوز..

وبعد انصرافها، سألته عائشة رضى الله عنها عن سر حفاوته فقال:

"إنها كانت تزورنا أيام خديخة.."

\* \* \*

وبين غرفته في المسجد، ومكان المنبر، حيث كان يؤم المسلمين في المصلاة، بضع خطوات.. كان يقطعها كل يوم عند كل صلاة.. ولقد أحبها.. أحب هذه الأمتار من الأرض، لأنها كانت مَمشاه إلى الله.. وإلى قرة عينه ـ الصلاة..

ولقد أخذه إليها مع الحب وفاء عجيب فكرمها وأجلها وقال:

ما بين منبري وبيتي، روضة من رياض الجنة.."

وكان يقول عن جبل "أحد":

أُحدُ" جبل يحبنا، ونحبه.."

#### \* \* \*

وكان ـ عليه السلام ـ وهو يخطب الجمعة قبل أن يتخذ لنفسه منبرًا، يقوم إلى جذع نخلة، فلما صنع المنبر، ووقف عليه "الرسول" لأول مرة أدار وجهـ حيـث الجذع الذي طالما وقف عليه من قبل، ودمّعت عيناه.

وغادر منبره متجهًا إلى الجذع في هيام جارف، واحتضنه.

ثم عاد وصعد المنبر.. ولما فرغ من الخطبة ومن الصلاة، أوصى أصحابه أن يضعوا الجذع في سقف المسجد حتى لا يُستهلك فـي غـرض آخـر.. تكريمًــا لــه، ووفاء!

يا بن عبد الله..

مَن مثلك، يجيد الحب.. ويجيد الوفاء؟؟

ألا وإن هذا، لمشهد لا ينبغى لأحد أن يتطفل عليه بتعليق وكلام، فنقف أمامه في انبهار وخشوع.. وهذا حسبنا.

ولما كان الخصام عدوانًا على حياة الحب وأواصر الود. فقد نهى عنه "محمد" الله وحذر منه، وأخبر الناس أنه لا يحل لأحدهم أن يهجر أخاه فوق ثلاث.

بل أنبأهم أن القطيعة إذا استطال أمدها، تكاد تصير جريمة قتل. انظروا هذا الحديث العظيم:

"من هجر أخاه سنة، فهو كسفك دمه.."

أجل.. إن القطيعة عند "محمد" "جريمة قتل" لأنها اعتداء على أعظم مقدسات الحياة ـ الحب.!

ويقول عليه السلام:

## "كفي بك إثمًا ألا تزال مُخاصمًا.."

ولما كان الخمصام يأتي أحيانًا من الملاحساة والجدل المغرض، فقد أراد "عدد" الله أن يُنقى جو الحب والإخاء من هذه الشوائب جميعًا.

ذات يوم، كان أربعة من أصحابه هم: أبو الدرداء، وأبو أمامة، ووائلة بن الأسقع، وأنس بن مالك \_ جالسين يتجاذبون ويتمارُون، وعلى الرغم من أن جدالهم كان في شيء من أمر الدين إلا أن حدة الجدل غير مأمونة العاقبة.

وهكذا. وبينما هم يتمارون خرج عليهم رسول الله ﷺ فغضب غضبًا شديدًا ثم قال:

## "مهلا يا أمة محمد.."

"إنما هلك من كان قبلكم بهذا.. ذروا المراء لقلة خيره، ذروا المراء فإن المؤمن لا يُمارى، ذرُوا المراء فإن الممارى قد تمّت خسارته.. ذروا المراء فكفى بك إثمًا ألا تزال مماريًا.. ذروا المراء فإن الممارى لا أشفع له يوم القيامة.. ذروا المراء فأنا زعيم بثلاثة أبيات فى الجنة . فى رياضها، ووسطها، وأعلاها ـ لمن ترك المراء وهو صادق، ذروا المراء فإن أول ما نهانى عنه ربى بعد عبادة الأوثان ـ المراء.."

أرأيتم هذه الدمدمة على المراء.. ؟؟

إن من ورائها ولاء "محمد" اللحب، الحب الذي يرجو له الذيوع والسيادة. والذي يحاذر عليه من كل سوء يصيبه، أو زوبعة تهب عليه.

#### \* \* \*

ومما يدوم به الحب بين الناس أن تكون للمعاذير عندهم حرمة، وللعشرات من مغفرتهم نصيب.

ذلك أن من طبائع الحياة الاجتماعية بما تنطوى عليه من شد وجذب أن يتباين الناس، ويختلفوا، ويخطئ بعضهم في حق بعض..

و " محمد " ﷺ لا يريد أن تكون هذه الأخطاء سبيلا لهدم الحب..

ومن ثم أوصى بإقالة العثرة وقبول المعذرة.

يقول عليه السلام:

من أقال نادمًا ، أقاله الله نفسه يوم القيامة .."

ويقول:

"من أتاه أخوه منتصلا - أى معتذرًا - فليقبل ذلك محقًا كان أو مبطلا، فإن لم يفعل - لم يرد على الحوض .."

ويرسم عليه السلام صورة لشرار الخلق، وأكثرهم إيغالا في الشر، فيقول:

"هم الذين لا يُقيلونَ عثرة.. ولا يقبلون مَعْذرة.. ولا يغفرون ذنبًا.. ١١"

أى إنسان هـذا الـذى تتفجر من جوانب نفسه ينابيع بـر لا ينـضب لهـا مُعين..؟؟

إنه "عمد" ئي..

إنه الحب الودود..

والآن، لنصغ إلى "محمد" ١٠٠ في كلماته الوضاء هذه:

إن أحبكم إلى، أحاسنكم أخلاقًا.. الموطَّنُون أكْنافًا.. الذين يألفون ويؤلفون.."

"وإن أبغضكم إلى، المشَّاءون بالنميمة.. المفرّقون بين الأحبة.. الملتمسون للبرآء العيب.."

أبغض الناس إلى "محمد" أكثرهم عداوة للحب..

هؤلاء الذين عبر عنهم بقوله "المفرقون بين الأحبة".

ألا تُشمُّون أريح هذه الكلمات، وعطرها..؟؟

الا تسمعون عزفها، وموسيقاها..؟

ألا تبهركم عذوبتها والقُها..؟

انظروا..

"المفرقون بين الأحبة". "الأحبّة"...١١١

إن اختيار هذه الصيغة من صيغ الجمع لم يكن صدفة ولا اعتباطًا..

إن ما في كلمة "الأحبة" من رقة، وشفافية، وفيض حنان، تصور لنا عمـق إحساس "محمد" الله بالحب، وعظيم ولائه له..

وها هو ذا يخبر أن أحبُّ الناس إليه، هم الذين يحبون. ويألفون،ويؤلفون..

وأن أبغضهم إلى نفسه، هم الذين يفرقون بين الأحبة.

ذات يوم أقبل عليه السلام على أحد أصحابه وقال له:

ًيا أبا أيوب..

ألا أدلك على تجارة... ؟؟..

ألا أدلك على عمل يرضاه الله ورسوله.. ؟؟..

قال أبو أيوب: بلى يا رسول الله..

قال له "الرسول" عليه الصلاة والسلام: صِلُ بين الناس إذا تفاسدوا.. وقرّب بينهم إذا تباعدوا.."

\* \* \*

هذا رسول، أحَبُّ الحبُّ؛ وأدرك قيمة دوره في حياة البشر.

فقال في الحب قولا بليغًا، وسديدًا..

وعاش حياته كلها محبًّا، وودودًا..

عليه صلوات ربنا وسلامه .





📰 الفصل الرابع

. والسهو كرفته

أَدْبَنَى رَبِي فَأَحسنَ تَأْدِيبِي"



يُروى عنه وهو طفل صغير \_ أن بعض رفاقه وأثرابه جدّوا في البحث عنه طويلا \_ ذات يوم \_ حتى وجدوه بعد طول عناء جالسًا في ظل حائط عند أطراف مكة. وهمّوا به ليأخذوه معهم إلى سامر فيه زمر، وطبل، ولهو.. فهز الطفل الصغير رأسه معتذرًا، وقال:

## آنا لم أخلق لهذا.."

#### \* \* \*

وبعد أن جاءه الوحى يدعوه إلى حمل تبعاته كرسول للناس وبشير، ونـذير ــ قامت زوجته خديجة رضى الله عنها ذات ليلة تلتمس مكانه. حتى وجدته أخـيرًا، مختليًا وحده يناجى ربه في إخبات عميق.

وخشيت خديجة على صحته من السهر الموصول، فاقتربت منه في رفق، وذكرته بحق جسمه في نوم يربحه، ويشد أزر العافية فيه، فأجابها "محمد" عليه السلام:

## "انتهى عهد النوم يا خديجة .. ١١"

### \* \* \*

وحين انتهى عمله على الأرض، وأدى الواجب الذى اختير لأدائه، وأكمـل الله له دينه، وأتم عليه نعمته، مرض مرض الموت.

وإذ هو راقد في فراشه وحوله بعض أهله، أخذته نشوة حبيبة..

وأطلق عينيه نحو السماء في حبور عظيم، وأخذ يقول:

"بل الرفيق الأعلى.." "بل الرفيق الأعلى.."

وفاضت روحه، صاعدة إلى الرفيق الأعلى ..!

"الرفيق الأعلى" .. هاتان الكلمتان اللتان ختم بهما "محمد" الله كلامه في الدنيا ــ هما قصة حياته ..

وهما ليست كلمتين فحسب. بل الحقيقة الكبرى التي فتح "محمد" الله عينيه طفلا وأغمضهما لحظة الموت وهو يلهج بها ويرددها في ولاء منقطع النظير.

لقد عاش "محمد" حياته كلها مع "الرفيق الأعلى" ..

عاش مع الله.. وعاش مع المستويات الرفيعة التي حَلَّـق عنـدها رسـل الله. وعاش مع القيم العليا التي آثرها على مناعم الدنيا وجاهها، وغرورها..

وتناول "محمد" تبعاته بيد أستاذ عظيم..

وهكذا اكتست تصرفاته بطابع كله سمو وجمال وجلال..

والسمو في حياة "محمد" يزدهر ويترعرع، كما تزدهـر البـذور وتنمـو فـي مزرعة طيبة التربة، طيبة المناخ، ريانة بالماء..

والسمو عند "محمد" الله ليس جدًّا صارمًا، ولا تقوى عابسة، ولا وقارًا مُكُفهرا..

إنما هي الأناقة..

أجل \_ أناقة النفس، وأناقة الجسم.. وأناقة السلوك..

أناقة الكلمة التي ينطقها.. وأناقة الحركة التي يأتيها.. وأناقة النوايا التي يضمرها..

وبعبارة واحدة، أناقة حياته كلها.

والأناقة في سلوك "محمد" ﷺ ليست تكلفًا، ولا محاولة.. إنما هي طبيعة تنساب تلقائيًا، وتعبر عن نفسها في مزاج بسيط وعظيم..

"ومحمد" الله يفرح بكل يوم جديد، لأنه سيزداد فيه سمواً، وصعودًا إلى الرفيق الأعلى..

إنه يدعو ربه دائمًا هذا الدعاء..

" اللهم آت نفسى تقوها.. زكها.. أنت خير من زكاها.."

فتزكية النفس، مسألته الكبرى التي يعيش لها.

وهو لا يزكيها بأى من تلك الوسائل التي تقوم على الانطواء والأنانية.. بل يزكيها وسط المعمة..

وفى ضوضاء الحياة اللَّحِبَة، وبين تناقضاتها المثيرة، يعمل "محمد" الله ليحرز السمو الذي قرر أن يضرب فيه رقمًا قياسيًا بعيد المنال.

ومن ثم، فهو لا يعمل لنفسه وحدها، بل للناس جميعًا..

والسمو الذي أدركه لم يذهب به وحده.. ولم يخلف ميرانًا مقصورًا على الأهل والأقرباء.. بل صار طريقًا عامًا للأجيال الآتية من قريب وبعيد.

حين يتحدث "محمد" نبصر السمو والأناقة في حديثه.

وحين يعمل "محمد" نجد السمو والأناقة في عمله وتصرفاته.

بل حتى حين اضطره أعداؤه لمنازلتهم، نجد السمو الرفيع في نزاله وضربه، فهو يأمر الجيش المقاتل ألا يضرب إلا من يضربه ويرفع عليه السلاح:

"لا تقتطوا امرأة، ولا وليدًا، ولا شيخًا ولا تحرقوا نخيلا ولا زرعًا.." وحتى الذين يرفعون أسلحتهم ويخوضون الحرب ضد "محمد" ودعوته وأصحابه، ينهى عن التمثيل بهم. وينهى عن تشويههم ويقول لأصحابه:

## "اجتنبوا الوجوه، لا تضربوها.."

والسمو عند "محمد" يتمثل في نشدانه الأكمل دومًا، والأفـضل أبـدًا، كمـا يتمثل في تعلق إرادته الذكية بكل ما هو جليل ونافع .

ها هو ذا يقول :

## "إن الله يحب معالى الأمور، ويكره سفاسفها.."

ولقد أحب "محمد" الأمور تأسيًا بربه، واستجابة لفطرته وحين نتبع أدعية "محمد" الله كان يناجى بها ربه وخالقه، يتكشف لنا غرامه الشديد بالسمو.. سمو النفس وسمو العمل.

فهو \_ في دعائه \_ لا يسأل الله مغنما خاصًا، ولا شيئًا من شهوات الـنفس.. إنما يسأل دائمًا وسائل الارتقاء النفسي والسمو الأخلاقي .

"اللهم أصلح لى دينى الذى هو عصمة أمرى.. وأصلح لى دنياى التى فيها معاشى، وأصلح لى آخرتى التى إليها معادى، واجعل الحياة زيادة لى فى كل خير.. واجعل الموت راحة لى من كل شر.."

\* \* \*

"اللهم اغفر لى خطيئتى وجهلى، وإسرافى فى أمرى، وما أنت أعلم به منى.."

"اللهم أغفر لى جدى، وهزلى، وخطئى، وعمدى وكل ذلك عندى.."

"اللهم اغفر لي ما قدمت وما أخرت، وما أسررت وما أعلنت، وما

أنت أعلم به منى، أنت المقدم، وأنت المؤخر، وأنت على كل شيء قدير.."

#### \* \* \*

"اللهم إنى أعوذ بك من العجز، والكسل، والبخل، والهرم، وعذاب القبر.."

"اللهم آت نفسى تقواها. زكّها أنت خير زكاها. أنت وليها ومولاها.."

"اللهم إنى أعوذ بك من علم لا ينضع، ومن قلب لا يخشع، ومن نفس لا تشبع، ومن دعوة لا يستجاب لها.."

#### \* \* \*

"اللهم إنى أعوذ بك من مُنكرات الأخلاق، والأعمال، والأهواء.."

### \* \* \*

"اللهم الهمني رشدي، وأعِدْني من شر نفسي"

#### \* \* \*

"اللهم اكْفِنى بحلالك عن حرامك، واغننى بفضلك عمن سواك.."

#### \* \* \*

"اللهم إنى أسالك حبك. وحب من يحبك، وحب العمل الذي يبلغني حبك.."

"اللهم اجعل حُبُّك أخب إلى من نفسى، وأهلى ومن الماء البارد.."

"اللهم إنى أسألك الهدى، والتقى، والعفاف، والغنى.."

"يا حى يا قيوم برحمتك أستغيث. أصلح لى شانى كله، ولا تكلني إلى نفسي طرفة عين.."

"اللهم إني أسألك الرضاء بعد القضا.."

"وأسألك بُرْدُ العيش بعد الموت.."

"وأسالك لذة النظر إلى وجهك، والشوق إلى لقائك - فى غير ضراء - مُضرة، ولا فتنة مضلة وأعوذ بك اللهم، أن أظلم أو أظلم.. أو أعتدى، أو يُعندى علىّ.. أو أكسب خطيئة، أو ذنبًا لا تغفره.."

#### \* \* \*

"اللهم اهدنى لأحسن الأعمال، وأحسن الأخلاق لا يهدى لأحسنها إلا أنت.. وقنى سيئ الأعمال، وسيئ الأخلاق لايقى سيئها إلا أنت.."

#### \* \* \*

هذا نموذج للدعوات التي كان "محمد" الله على ربه صباح مساء. كلها تدور حول السمو النفسي والسلوكي الذي كان "محمد" يعشقه، ويحياه.

لم يسال الله جاهًا.. ولا منصبًا.. ولا مُلكًا..

إنما ساله الانتصار على ضعفه، والتفوق على نفسه.. وسأله أحسن الأعمال، وأحسن الأخلاق .

والكلمات التي صاغ منها دعواته، تكشف عن هُيامه العارم؛ وشوقه الكبير، وتعلقه الفذ بهذا السمو الذي دارت حوله كل أدعيته وابتهالاته..

#### \* \* \*

وتبدأ رحلة السمو عند "محمد" ﷺ باجتناب السُّبهات، والترفع عنها..

لنستمع له يقول:

"الحلال بَيِّن، والحرام بين، وبينهما مُشْتبهات، لا يعلمهن كثير من الناس، فمن اتقى الشُّبهات فقد استبرأ لدينه وعرضه.. ومن وقع في الشبهات، وقع في الحرام، كالراعي يرعى حول الحمى، يوشك أن يرتع فيه .."

ويحدثنا "وابصةً بن معبد" فيقول :

آنيت رسول الله ﷺ وأنا أريد ألا أدع شيئًا من البروالإثم إلا سألتُ عنه.."

"فقال لى ادْنُ يا وابصة، فدنوت منه حتى مسنّت ركبتى ركبته، فقال لى..."

"يا وابصة: أخبرك عما جئت تسأل عنه؟؟ قلت يا رسول الله أخبرني.. قال جئت تسأل عن البر والإثم. قلت: نعم..

فجمع أصابعه الثلاث فجعل ينكتُ بها في صدري، ويقول يا وابصة. استفت قلبك.."

"البرما اطمأنت إليه النفس، واطمأن إليه القلب.. والإثم ما حاك في القلب وتردّد في الصدر، وإن أفتاك الناس، وأفتوك.."

إن في كل ضمير إنساني ما يشبه "حركة الرادار" تختلج وتهتز حين يوشك سلوكنا أن يرتطم بسيئة، أو ينحرف إلى ضلالة.

وعندما يتبدى لنا هذا النذير، علينا أن نكُفَّ، ونغير الاتجاه ولا ننتظـر حتـى يقع الاصطدام، ونواقع الأخطاء.

هذا هو ما يعنيه "تجنب الشبهات".

إن الخطأ الصغير يفضى إلى الخطأ الكبير.

و "محمد ﷺ في سموه الذي يحيا به، ويدعو له، يحذر من الأخطاء الصغيرة لأنها آفة السمو والتفوق.

إنه يقول:

"دع ما يريبك، إلى ما لا يريبك .."

\* \* \*

"لا يبلغ العبد أن يكون من المتقين، حتى يَدَعَ ما لا بأس به، حَدْرًا مما به بأس .."

ويسأله سائل آخر عن الإثم فيقول له:

"إذا حاك في نفسك شيء فدعه.."

ويسأله عن الإيمان فيقول:

"إذا ساءتك سيئتك، وسرتك حسنتك فأنت مؤمن"

\* \* \*

هذا هو "النقد الذاتي" يقرره "محمد" ويجعله الميزان العادل، والقسطاس المستقيم .

وهذا "النقد الذاتي" بداية كل حياة صاعدة، وأساس كل تفوق واكتمال. ولكن هذا النقد لا ينبغى أن يجاوز مهمته فيتحول إلى سوط عذاب، وإلى ملامة دائمة تثير اشمئزاز الإنسان من نفسه، وتنمى لديه الشعور الحاد بالإثم وبالدونية.

فهنا يقول لنا "محمد" عليه صلاة الله وسلامه:

"كل بنى آدم خطّاء، وخير الخطائين التوابون".

كما أن نأى الرسول ﷺ عن الشبهات لم يكن يعنى أنه متزمت، وأنه يمارس تقوى صارمة عابسة..

لا.. فمثل هذه التقوى يكون حظها من السمو الحق، ضحل وقليل.. إنما كانت تقوى "محمد" في تقوى فرحة، متفتحة، ناشطة.. وسموه كان سمو العظماء بالفطرة، فلا تكلف، ولا صلف، ولا انطواء.. إنه ليمازح أصحابه في وقار، ويشجعهم على أن يمازحوه في وقار.. وإنه ليسابق زوجته عائشة في المسجد، فيسبقها مرة، وتسبقه مرة أخرى.. وإنه ليسأل عائشة يومًا، وقد زفت خادمًا لها إلى زوجها ـ قائلا:

"هَالاً بعثتم معها من يغنّى لها يا عائشة؟؟."

فتسأله عائشة.. يغنى لها..؟؟ وماذا يقول في غنائه يا رسول الله..؟؟ فيجيبها، يقول:

"أتيناكم، أتيناكم .. فحيونا.. نُحييكم . ولولا الحنطة السمراء .. ما سمنت فتاياكم . ولولا الذهب الأحمر.. ما حلّت بواديكم".. ١١

وإنه \_ عليه السلام \_ ليبتهج ابتهاجًا عظيمًا، بالكلمة الحلوة الطيبة تقال له .. أو تقال عنه..

جلس يومًا في فناء بيته يخصف نعله، على مقربة منه جلست "عائشة" تطهو طعامًا.. ونظرت إليه فوجدته يعاني خصف نعله في مشقة وكبد، وجبهته تتفصد عرقًا.. وأرادت أن تسليه، فقالت:

"لكأنك المعْنيُّ بقول الشاعر يا رسول الله فتهلل وجهه، وقال: وماذا قال يــا

عائشة .. ؟؟ "

قالت:

ومُبراً من كل غُبُّرِ حيضه وفساد مرضعة ، وداء مُغْيل وإذا نظرت إلى أسِرة وجهه برقت كبرق العارض المتهلل

وإذا الرسول ﷺ يضحك في جذل عظيم، ويغمره حبور مشرق، ويقول، وقد انعمته النشوة:

"لا فُضَّ فُوك يا عائشة.." "لا فُضَّ فُوك يا عائشة.."

وإنه ليجيئه يومًا أحد المسلمين فزعًا من هُـول خطيئة ارتكبها فيقول "الرسول" في بساطة:

"هل شهدت معنا الصلاة.؟.."

"فيجيبه الرجل: نعم.."

"فيقول الرسول: لا تُرَع.. إن الحسنات يُذهبن السيئات..١١"

ويتهلل وجه الرجل، ويسترد ثقته بنفسه من فوره.

وهكذا كان محمد الله يمسك بميزان التسامي والتفوق.

- احذر الخطأ.

- فإذا غلبت على أمرك وأخطأت، فاحذر اليأس.

أجل..

- احذر الخطأ..
- واحذر اليأس
- وامض في طريقك راجيًا، صامدًا، صاعدًا..

والسمو عند "محمد" ﷺ يعني إتقان العمل الذي نقوم به.

"إن الله يحب إذا عمل أحدكم عملاً أن يُتقنه.."

ويعنى كذلك خُب الجمال \_ جمال النفس، وجمال العمل، وجمال المظهر والمخبر:

"إن الله جميل يحب الجمال.."

ويعنى البساطة، والتواضع، ونبذ الغرور:

"يأيها الناس: إن ربكم واحد، وإن أباكم واحد.. ألا لا فضل لعربى على عجمى، ولا لعجمى على عربى، ولا أحمر على أسود، ولا أسود على أحمر إلا بالتقوى - إن أكرمكم عند الله أتقاكم.. ألا هل بلّفت.."

\* \* \*

من بطُّا به عمله، لم يُسرع به نسبه.."

\* \* \*

والسمو كذلك يعنى الصدق، ويتطلبه.

الصدق مع أنفسنا، والصدق في علاقاتنا بالناس، وبالأشياء يقول عبد الله بن عمرو بن العاص:

"قلنا: يا نبى الله، مَنْ خير الناس؟ قال: ذو القلب المخموم، واللسان الصادق.."

"قلنا: يا نبى الله، قد عرفنا اللسان الصادق، فما القلب المخموم؟.."

\_ انسانیات 🛞 \_\_\_

"قال: التقى الذي لا إثم فيه، ولا بغي، ولا حسد.."

"عليكم بالصدق: فإن الصدق يهدى إلى البر، والبريهدى إلى الجنة، ولا يزال الرجل يصدق، ويتحرى الصدق حتى يكتب عند الله صديقًا.. وإياكم والكذب، فإن الكذب يهدى إلى الفجور، والفجور يهدى إلى النار. وما يزال الرجل يكذب ويتحرى الكذب حتى يكتب عند الله كذابًا.."

#### \* \* \*

"كَبُرَتْ خيانة، أن تحدث أخاك حديثًا، هو لك به مصدق، وأنت له به كاذب.."

"شر الناس ذو الوجهين، الذي يأتي هؤلاء بوجه، وهؤلاء بوجه.."

#### \* \* \*

والسمو أولا، وأخيرًا، يعنى حُسن الخلق، والمعاملة الطيبة الممتازة للناس. يقول عليه السلام:

"ما من شيء أثقل في ميزان المؤمن يوم القيامة من خُلق حسن.. وإن الله يبغض الفاحش البذيء"

#### \* \* \*

"إن المؤمن ليدرك بحسن الخلق درجة الصائم والقائم" " إن العبد ليدرك بحسن خلقه عظيم درجات الآخرة، وشرف المناذل.."

#### \* \* \*

<sup>&</sup>quot;إنكم لن تسعوا الناس بأموالكم، ولكن يسعهم منكم بسط

\_\_\_\_\_ . . والسمو كرفته \_\_\_\_\_\_ ١٢٣

الوجه، وحُسن الخلق.."

وأخيرًا:

"ذهب حُسن الخلق بخير الدنيا والآخرة.."

ما أروع هذه العبارة الجامعة..

فالدنيا بما فيها من خير، والآخرة بما فيها من خير أعظم، يَرجَحُهما، ويتفوق عليهما حسن الخُلق.

إن الكلمة الطيبة، والتنصرف الوديع الطيب، ليبلغان بنصاحبهما أشرف المنازل عند الله، وعند الناس..

وهذا هو السمو عند "محمد عليه السلام" أن تمتلك ناصية نفسك، وزمام سلوكك، وأن يكون اسمك في أسماع الناس كنداء النجدة، لا كعويل العاصفة.. وأن تقوم علاقتهم بك على أساس من الحبة، لا الرهبة.. ومن الثقة، لا الشك.. ومن الطمأنينة، لا الفزع.

لقد بلغ "محمد" في سموه الأخلاقي مبلغًا لا يُطمع بعده في مزيد.. ومع هذ، فقد كان دائم الابتهال إلى الله بهذا الدعاء..

"اللهم كما حسنت خُلقى، فحسن خُلقى.."

\* \* \*

ويتجلى سمو "الرسول" ﷺ في حفاظه الشديد على كرامة الكائن البشرى ومراعاته الذكية لمشاعر الناس.

ذات يوم جيء إليه بسارق. وأقبل الشاهد الذي رآه يسرق، فقال:

نعم رأيت هذا يسرق..

فقال "محمد" رسول الله ﷺ:

## "ملا قلت: رأيته يأخذ؟؟.."

انظروا الرجل.. وانظروا الإنسان..

إنه \_ عليه السلام \_ طالما تحدث عن السرقة، كجريمة، وعن السارقين كجناة.. ولقد أسمى السرقة: سرقة.. وأسمى السارقين \_ سارقين.

ولكن عندما يصير الأمر أمر فرد بذاته، والتهمة تلقى فى وجهه، وفى مواجهته.. فهنا ينبغى أن تراعى مشاعره، لأنه قبل أن يكون مجرمًا، فهو إنسان فيه أشياء كثيرة ينبغى أن ترحم، وأن تكرم.

وهكذا ود محمد لو أن الشاهد قال: "رأيته يأخذ" ولم يقل "رأيته يسرق"..!

أين نجد تكريمًا للناس، ولمشاعرهم. وأين نجد حنانًا صادقًا دافقًا مثل هـذا التكريم، ومثل هذا الحنان..؟؟

هذه كانت شيمة "محمد" الله دائمًا.

لم يكن يواجه أحدًا بأخطائه أمام الناس بل يقول:

## "ما بال أقوام يفعلون كذا ، وكذا.."

تاركًا الفاعل الحقيقي يحس ذنب، ويعرف خطأه، دون أن يعرف الآخرون عنه شئًا.

وذات يوم، وهو جالس مع أصحابه بالمسجد ينتظرون المصلاة، وكانوا حديثي عهد بوليمة أكلوا فيها لحم جزور.. انبعثت في الجلس ريح غير طيبة. أدرك "الرسول" أنها من غازات الجوف، وتنفس الأمعاء..

وأدرك أن صاحب هذه الربح قد وقع في حرج شديد.. فبالمفروض أنهم جميعًا متوضئون.. وبعد لحظات سيقومون للصلاة، فإذا أراد ذلك الرجل الجهمول أن يقوم ليتوضأ، بان للآخرين أنه مصدر البريح الكريهـة وفي هـذا حـرج لـه، وإخجال ..

وهنا أدار "الرسول" بصره على وجوه الجالسين جميعًا وقال:

"من أكل لحم جَزور.. فليتوضأ..١١"

قال أصحابه: كلنا أكلنا لحم جزور يا رسول الله.

قال: "إذن، كلكم يتوضأ" ..!!

وقاموا جميعًا للوضوء، ومن بينهم هذا الذي أنقذته من الحرج لباقــة "محمد" ﷺ، ونطنته، ورقة إحساسه!!

أية شمائل سامية، هذه التي تعنى بكل دقيقة وصغيرة تمس شعور الناس، وأحاسيسهم..؟؟!!

#### \* \* \*

إن سمو "محمد" ليسبق كل محاولة لوصفه، أو الإحاطة به.. وأعظم ما فيه أنه ابن الفطرة، ووليد السجية والبديهة.

وليس ثمة كلمات تستطيع تصوير سموه سوى كلماته هو التي قالها متحدثًا بنعمة الله عليه:

آدبني ربي . فأحسن تأديبي.."



والفصل الخامس

.. ومشامكل الناس عبامكته

تَنَامُ عَينَاي، ولا ينّامُ قلبي:

सर,रदक्षक,र्व्याव्याक्र

لنبدأ بهذه القصة..

كان من بين أصحاب النبي ﷺ، صحابي جليل هو "عثمان بـن مظعـون" رضي الله عنه..

وكان عثمان متبتلا، غير مشفق على نفسه في العبادة، حتى لقد هم ذات يوم أن يخصى نفسه، ليتخلص نهائيًا من نداء غريزة الجنس..

وذات مرة دخل الرسول على زوجته عائشة، فوجــد معهــا بعـض النسوة، ووقعت عينه على إحداهن، وكانت رثة الهيئة مكتئبة المُحيا.

فسأل "محمد" عن أمرها، فقيل له: إنها زوجة عثمان بن مظعون. وإنها تشكو بَثها وحزُنها، فعثمان مشغول عنها بالعبادة \_ يقوم ليله، ويصوم نهاره.. وذهب الرسول الله حيث لقى ابن مظعون، فقال له:

"أما لَك بي أسوَّة؟؟.."

"قال: بأبي أنت وأمي. وماذا.."

"قال الرسول: تصوم النهار ، وتقوم الليل؟"

"قال: إنى لأفعل.."

"قال الرسول لاتفعل.."

"إن لجسدك حقًّا، وإن لأهلك حقًّا.."

وامتثل "عثمان" تُصُبح الرسول ﷺ وأمره، وقرر أن يؤدى حق أهله..؟! " والآن، انظروا بقية القصة.. ففى صبيحة اليوم التالى ذهبت زوجة "عثمان بن مظعون" إلى بيت النبى الله عطرة، نضرة، كأنها عروس.. واجتمع حولها النسوة اللاتى كانت تجلس بينهن بالأمس، رُثة بائسة.

وأخذن يتعجبن من فرط ما طرأ عليها من بهاء، وزينة.

قُلْنَ لها، ما هذا يا زوج ابن مظعون..؟؟

قالت: وهي تضحك من قلبها:

\_ "أصابنا ما أصاب الناس" .. "!؟"

#### \* \* \*

بالأمس، لم يستطع الرسول ﷺ على الأمر صبرًا، حين رأى أمامه زوجة يؤرقها هجر زوجها، وتضنيها مرارة الحرمان، فخف لنجدتها، وذكر زوجها بما لها عليه من حق..

فما أن جَنَّ عليها الليل، ثم طلع عليها صباح يوم بهيج، حتى كانت تزهـو فرحة مطمئنة، تقول لصاحباتها:

- "أصابنا ما أصاب الناس" ..

أليس عظيمًا، وقد أحاطت عظمته بكل شيء؟

اليس إنسانًا، وقد وسعت إنسانيته كل شيء؟ ـ هـذا الرسول الـذي تـشغله وتهمه مشاكل الناس إلى هذا الحد، وإلى هذه الغاية..؟!!

حقًا، إنه لرحمة مهداة.

وإنه \_ عليه الصلاة والسلام \_ ليجعل السهر على مشاكل الناس، والسعى لحلها، عبادة من أفضل العبادات. وقربي من أزكى القربات.

يقول في هذا المقام:

"لأن أمشى مع أخ في حاجة، أحب إلى من أن أعتكف في

مسجدي هذا شهرًا.."

ويسأله سائل:

"يا رسول الله: أي الناس أحبُّ إلى الله..؟" "فيجيب عليه السلام: أحب الناس إلى الله أنفعهم للناس.."

ويحض الناس على التكافل حضًا لا ينقطع، ويرفع خدمة الناس إلى الـذروة بين الأعمال الصالحة.

يقول عليه السلام:

"إن لله خلقًا خلقهم لحوائج الناس، يفزع الناس إليهم في حوائجهم، أولئك الآمنون من عذاب الله ا"

إن زكاة الجاه، لا تقل شائًا عند "الرسول" الله عن زكاة المال والشروة.. والذين يبخلون بجاههم، وبقدرتهم. ويقبضون جاههم ونفوذهم وجهدهم عن مساعدة الأخرين ومساندتهم، ليسوا من الله في شيء، وما لهم بين الخيرين مكان. وإنما الإنسان حقًا، والمؤمن حقًا، هو الذي يكون للآخرين عونًا وناصرًا. يقول عليه السلام:

"من كان وُصلةً لأخيه إلى ذى سلطان فى مبلغ بر، أو إدخال سرور، أو تيسير عسير، أعانه الله على إجازة الصراط يوم القيامة عند دحض الأقدام، ورفعه فى الدرجات العُلَى من الجنة.."

بل إن الرسول ﷺ، ليرى في خدمة الناس، نعمة من الله أنعمها على اللهين يوفقون لها.

وهو لهذا يحذر من مللها، والسأم منها، حتى لا تزول..

يقول عليه السلام:

"إن لله أقوامًا اختصهم بالنعم لمنافع العباد.. يُقرَهم فيها ما بذلوها.. فإذا منعوها نزعها منهم، فحولها إلى غيرهم.."

بيد أنه الرسول ﷺ يريد هذه الخدمة خالصة، ويريدها أمينة عادلة.

فإذا شفعت لإنسان، وسرت معه في حاجته وقبضيتها، فيجب الا تأخذ مثوبة شفاعتك ومسعاك، رشوة محرمة..

وأيضًا، يجب ألا يكون مسعاك له نوعًا من المحاباة الظالمة والتحيز الذي يضيع على آخر حقًا..

أعنى ـ أن مساعدة الآخرين، يجب أن تتم في نزاهة كاملة فـلا تنتظر عليهـا أجر المرتشى، ولا تساعد أحدًا في نيل ما ليس له بحق..

يروى عنه عليه السلام قوله:

"من شفع شفاعة لأحد فأهدى له هدية عليها فقبلها، فقد أتى بابًا عظيمًا من أبواب الكبائر"

إن "محمدًا" ﷺ أوصى الناس أن يتهادوا، وأخبر أن تبادل الهدايا فيما بينهم يشد آصرة الوُد والإخاء..

ولكن عندما تصبح الهدية، رشوة متنكرة، فإنه يرفضها ويحذر منها على النحو الذي رأينا.

وأنت حين تشفع لأحد شفاعة عادلة. فإنك بهده الشفاعة تؤدى زكاة جاهك، فإذا تقاضيت عليها مثوبة، ولو هدية.. كنت كمن يدفع لفقير زكاة ماله، ثم يتقاضاه بديلا، وعوضًا عنها..!!

هذا موقف "محمد" عن يأخذ على شفاعته وعونه أجرًا..

أما موقفه بمن يحابي بشفاعته محاباة تضيع حقوق الأخرين فها هو ذا:

من أعان ظالمًا بباطل، ليدُحض به حقًا فقد برئ من ذمة الله وذمة رسوله.."

#### \* \* \*

"مثل الذي يعين قومه على غير الحق، كمثل بعير تردى في بئر، فهو ينزع منها بذئبه.."

"أى يحاول الخلاص دون أن يقدر عليه ١١.."

هكذا ينفى الرسول عن التكافل الإنساني كل خبّث، ويحرره من كل غـرض رخيص ودخيل.

ولما كانت حاجات الناس ومشاكلهم، لا سيما إذا كانت مشاكل جماعية، وحاجات اجتماعية \_ تتطلب قدرة لا تتوافر لغير أولى الأمر، والقائمين بالحكم..

أقول، لما كان ذلك كذلك، فإن الرسول ﷺ جعل هذه الحاجات أمانة ووديعة بين أيدى الحاكمين.

فأما من يصون الوديعة منهم فهذه مثوبتة:

"إن المقسطين عند الله على منابر من نور، عن يمين الرحمن، وكلتا يديه يمين.."

وأما من فرُّط، واحتجب عن الناس، وأهمل شئونهم، فهذا جزاؤه:

"ما من أمتى أحد ولى من أمر الناس شيئًا لم يحفظهم بما يحفظ به نفسه، إلا لم يجد رائحة الجنة.." "ما من إمام يغلق بابه دون ذوى الحاجة والخلة، والمسكنة - إلا أغلق الله أبواب السماء دونُ خلته، وحاجته، ومسكنته.."

\_ انسانیات جن \_

"من ولى من أمر الناس شيئًا فاحتجب عن أولى الضعف والحاجة، احتجب الله عنه يوم القيامة".

إن محمدًا الإنسان البار الكريم، يزيح جميع العقبات من طريق الناس، ويفتح جميع الأبواب لتنفذ منها مشاكلهم ومآسيهم.. حتى تلك الأبواب الضخمة المدججة بالحرس والرهبة \_ يفتحها "محمد"، ويأمر بإخلاء الطريق للضعفاء، وذوى الحاجة، حتى يقولوا كلمتهم للحاكم الذي عليه أن يسمعها وينصت لها، ثم ينجز ما تستحقه من رعاية وكفالة.

ولأنَّ رعاية الناس، وصون مصايرهم، هما وظيفة الحاكم، وهما لَباب عمله وواجبه \_ حذر "محمد" الله أن توضع هذه المصاير في أيدٍ مرتجفة، هزيلة.

يقول عليه السلام:

من استعمل رجلا من عصابة وفيهم من هو أرضى لله منه، فقد خان الله، ورسوله، والمؤمنين.."

أجل.. إن الأيدي القوية، النظيفة، العادلة، البارة، هي وحدها التي تؤتمن على مصاير الحق، وحاجات الناس.

إن الحكم تضحية لا تجارة، وخدمة لا استعلاء.

ولكننا نحسبه زهوًا، وعُلُوًّا؛ فنسارع إليه، ونرتمي عليه.

لننظر ماذا يقول "الرسول" 畿:

"لياتِينَّ على القاضي العادل يوم القيامة ساعة ، يتمنى أنه لم

يقض بين اثنين في تمرة.. 11°

قاض عادل..؟؟

وتمرة.. ؟؟

فكيف بالظالم إذن..؟؟

وكيف باللذين يغتمالون الجقوق، ويعصفون بالمصاير..؟!! ولنقرأ همذا الحديث أيضًا:

"إن شئتم أنبأتكم عن الإمارة..

أولها مَلامَة..

وثانيها ندامة..

وثالثها، عذاب يوم القيامة. إلا مَن عَدل.."

كل هذا، يقوله "محمد" ﷺ حرصًا منه على مصالح النباس، وحيضًا على التفاني في خدمتهم، وتوفير العدل والأمن والخير لهم .

وكل ذي جاه يبخل بجاهه ..

وكل ذي سلطان يجور بسلطانه ..

فقد خان أقدس أمانة أوصى بها "محمد الأمين".. ألا وهي: حاجات الناس وحقوقهم ومصايرهم .

"إن الله سائل كل راع عما استرعاه، حفظ أم ضيّع.."

\* \* \*

كان "محمد" ﷺ شديد الاهتمام بالناس، حتى لقد كان يحرم نفسه، وأهله ليوفر للناس بعض ما هم إليه محتاجون .

وإذا كان قومه الذين يعيشون يومئذ بالمدينة، يعانون قلة في الرزق وشظفًا

في الحياة؛ فقد جعل شعاره ونهجه أن يكون هو وأهله \_ أول من يجوع، إذا أصاب الناس مجاعة.. وآخر من يشبع، إذا أتى الناس شبع..!

ولطالما كان ينهى ذوى البسار أن يمسكوا فضل ما عندهم ويختزنوا فانض دخلهم.

يقول "أبو سعيد الخُدْرِي" رضي الله عنه :

"بينما نحن في سفر مع النبي ﷺ، إذ قال لنا:

"من كان معه فضل ظهر - أى راحلة فائضة عن حاجته - فليعد به على من لا على من لا ظهر له، ومن كان له فضل من زاد، فليعد به على من لا زاد له ..."

"ثم ذكر من أصناف المال ما ذكر حتى رأينا أنه لا حق لأحد منا في فضل أي فيما يزيد عن حاجته"

ويرفع "الرسول" ﷺ في هذا المقام مثلا أعلى للناس كي يحدثوا حذوه، فيقول:

"إن الأشعريين إذا أرملوا في غزو، أو قلَّ طعام عيالهم بالمدينة . جمعوا ما كان عندهم في ثوب واحد، ثم اقتسموه بينهم في إناء واحد بالسوية، فهم مني، وأنا منهم.."

لقد كان "الرسول" ﷺ حريصًا على أن تكبون طاقبات المال والشروة فى خدمة الناس جميعًا، فحث على السخاء والبذل، وكرَّه إلى الناس الشح والاكتناز. يقول لأصحابه:

"أيُكم مالُ وارثه، أحب إليه من ماله..؟" "قالوا: يا رسول الله، ما منا أحد إلا ماله أحب إليه" قال: فإن

ماله، ما قدَّم - أى أنفق وبذل - ومال وارثه ما أخَّر - أى ما اكتنز وادخر.."

## ويقول عليه السلام:

"ما من يوم يصبح العباد فيه إلا وملكان ينزلان، فيقول أحدهما: اللهم أعط منفقًا خلفًا.. ويقول الآخر: اللهم أعط ممسكًا تلفًا.."

ويضرب الرسول ﷺ مثلاً، ويرسم صورة جميلة لفضل الله حين يغمر الباذلين، فيقول:

"بينما رجل يمشى بفلاة، إذ سمع صوتًا فى سحابة يقول: اسق حديقة فلان. فتتحى ذلك السحاب فأفرغ ماءه فى حرة ـ أى أرض ذات حجارة سود ـ فإذا شرجة ـ أى مسيلُ ماء . قد استوعبت ذلك الماء كله، فتتبع الماء، فإذا رجل قائم فى حديقته يُحوُّل الماء بمسحاته.. فقال له: يا عبد الله ما اسمك؟ قال: فلان. وهو الاسم الذى سمعه فى السحابة.."

"فقال: ولِمَ تسألني عن اسمى.."

"فقال: إنى سمعت صوتًا فى السحاب الذى هذا ماؤه يقول: اسق حديقه فلان، لاسمك. فماذا تصنع فيها.."

"فقال: أما إذا قلت هذا؛ فإنى أنظر إلى ما يخرج منها فأتصدق بثلثه. وآكل أنا وعيالي ثلثًا. وأرد فيها ثلثًا.."

إنه مثل جميل يضربه "محمد" الله الناس، ليعلموا أن ما يبذلونه في سبيل التكافل الاجتماعي لا يذهب عند الله بددًا، ولا يضيع عليهم سُدى.. وإنما ينميه الله لهم، ويرده عليهم مغانم مضاعفة.

وذات يوم زاره بنو عمرو بن عوف، وكانت لهم حدائق واسعة نُمى إلى "الرسول" الله أنهم أحاطوها بأسوار عالية، لتحول بين الناس وبينها، فقال لهم "الرسول" حين قدموا عليه.

"يا معشر الأنصار: كنتم في الجاهلية - إذ لا تعبدون الله تحملون الكَلُّ وتفعلون في أموالكم المعروف، حتى إذا من الله عليكم بالإسلام، وبنبيه، إذا أنتم تحصنون أموالكم ..!! يا معشر الأنصار: فيما يأكل ابن آدم أجر.. وفيما يأكل السبع والطير أجر.."

ولم يكد الأنصار يسمعون هذا القول من رسول الله حتى عادوا فهدموا أسوار حدائقهم..

ويقارن "الرسول" بين الباذلين والأشحاء مقارنة سريعة ولكنها فاصلة، فيقول:

"السخى قريب من الله؛ قريب من الجنة، قريب من الناس، بعيد من النار.."

"والبخيل بعيد من الله، بعيد من الجنة، بعيد من الناس، قريب من النار.."

ماذا يريد "محمد" ﷺ بتوجيهاته هذه؟

إنه يريد أن يكون المال خادمًا، لا سيدًا.

ويريد أن تتوافر للناس جميع الفرص التي تبعد عنهم مرارة مشاكلهم، وشظف حياتهم، حتى يجيوا الحياة الطيبة التي يرجوها لهم.

وخدمة الناس عند "محمد" على مقدسة، ومثوبتها من الله عظيمة وسابغة.

و "الرسول" الإنسان، البار بالناس، الحريص عليهم ـ يأمرنا أن يسدى بعضنا لبعض العون ـ أيًا كان هذا العون.

يقول عليه السلام:

"لا تَحِقرَنَ من المعروف شيئًا.. ولو أن تفرغ من دلوك في إناء المستسقى.. ولو أن تكلم أخاك، ووجهك إليه منبسط..

ولقد ذهب إليه بعض أصحابه يومًا آسفين، لأنهم يريدون أن يتصدقوا من أموالهم، لينالوا ثواب المتصدقين.. ولكن لا أموال لهم يبذلون منها..

قالوا للنبي:

"يا رسول الله: من أين لنا صدقة نتصدق بها..؟؟ فقال: إن أبواب الخير لكثيرة: التسبيح، والتحميد والتكبير، والتهليل، والأمسر بالمعروف، والنهى عن المنكر.."

ثم قال:

"وتُميط الأذي عن الطريق..

وتسمع الصم..

وتهدى الأعمى..

وتدل المستدل، على حاجته..

وتسعى بشدة ساقيك مع اللهفان المستغيث، وتحمل بشدة ذراعيك مع الضعيف..

فهذا كله صدقة منك على نفسك.."

تأملوا قوله \_ عليه السلام \_ "تسعى بشدة ساقيك مع اللهفان المستغيث، وتحمل بشدة ذراعيك مع الضعيف" إنها كلمات حارة مضيئة، تنصور حنانه الدافق على الناس، وتصور رغبته المجيدة في أن يتبادل الناس المعونة، والمعروف، ويعيشوا معًا كالبنيان يشد بعضه بعضًا.

و 'الرسول " الحرص على كرامة الكائن البشري.

لهذا ينهي الذين يساعدون الآخرين عن أن يبطلوا أعمالهم بالمنُّ والأذي.

فإذا كان العون ماليا، يأمر أن نبذله في السر.

وفى كل حالات العون والمساعدة ينهى عن المن، لأن فيه جرحًا لمشاعر الذين تلقوا النصرة، والمعونة.

يقول عليه السلام:

"خابوا، وخسروا.."

"قال أصحابه: مُن هُم يا رسول الله؟.."

"قال: المسبلُ إزاره خُيلاء..

والمنَّانُ بما أعطَّى..

والمنفق سلعته بالحلف الكاذب.."

المنان بما أعطى.."

يا لمحمد من إنسان ذكى الفؤاد، عظيم الحدّب.

إنه يُطهِّر العلاقات الإنسانية من كل أعشابها الضارة، وأشواكها المؤذية..

وإنه ليرفع خدمة الناس إلى مستوى الواجب الذى لا ينبغى أن يحول دونه أنانية، ولا يشوهه مَنْ، ولا يفسده غرور..

#### \* \* \*

هذه خفقة من خفقات قلب كبير عاش مع الناس في آلامهم، وفيما يرجون ناصبًا لا يهدأ، يقظان لا ينام..

أجل \_ فلقد نامت عينا "محمد" الله كما قال.. ولكن قلبه الناسك البقظان.. المتفجر حنانًا ورحمة، لم ينم.. وكأنما لم يكن ينبغى له أن ينام؛ فعاش العمر كله فى يقظة دائبة، وصّحو مُتفتح.

\_ مع ربه: يذكره ويعبده..

\_ ومع الناس: يدفع عنهم الكروب، ويعاونهم على شدائد الزمان، ويهديهم للتي هي أهدى وأقوم..

هذا نهج رسول، لباب عمله العبادة والنسك. ومع هذا فهو يعلن أن بضع خطوات يمشيها في حاجة محتاج - أحب إليه، وأزكى لديمه من أن يعتكف في مسجده شهرًا ـ يقوم ليله ويصوم نهاره. !!

إنه إنسان، احتشدت خصائص الإنسانية وفضائلها في نفسه احتشادًا بلغ الغاية في القوة، والاتساق.

ثم هو إلى هذا، رسول اختاره الله على عِلْم، وأمدُّه بكل مزايا الاصطفاء.

\* \* \*

وبعــد..

فهذه "إنسانيات محمد" .. أتراها قد انتهت عند آخر سطور هذا الكتاب؟؟ أو تحسب أن هذه الصفحات تزعم لنفسها أنها أوفّت على الغايـة وشــارفت المنتهى؟؟

كلا.. "فإنسانيات محمد ﷺ متراحبة تراحبُ الأفق.. غزيرة كالضوء المنتشر.. ممتلئة كالسحاب الثّقال..!!

وهذا الجهد الذي أسعفه توفيق الله وعونه، ليس سوى "إيماءة" إلى هـذه الإنسانيات الحافلة، التي صبغها الله بصبغته الحسني، وجعلها للناس منارًا عاليًا.. وهاديًا.

فمن شاء، فليصطنع لنفسه من هـذه "الإنـسانيات" قَـدْر مـستطاعه، أسـوة حسنة وقدوة حافزة.

ومن شاء فليتخذ من هذه "الإيماءة" دليلا للطريقة التي يُحْسُن أن نفهم بها "محمدًا" الله و "إخوة محمد" من الأنبياء المرسلين.



# فهريس

| ٩. | مقدمـــة                          |
|----|-----------------------------------|
| 17 | الفصل الأول: الرحمة مهجته         |
| or | الفصل الثانى: والعدل شريعته       |
| ۸٧ | الفصل الثالث: والحب فطرته         |
| ١. | الفصل الرابع: والسمو حرفته ٩      |
| 11 | الفصل الخامس: ومشاكل الناس عبادته |

## كتب المؤلف

١ ـ من هنا تبدأ ٢\_ مواطنون .. لا رعايا ٤ الدين للشعب ٣ \_ الديمقراطية، أبدا ٦- لكي لا تحرثوا في البحر ٥ مذا . أو الطوفان الم معا عني الطريق محمد والمسيح ٧ لله والحرية. (ثلاثة أجزاء) • ١- أفكار في المتمة ٩\_ إنه الإنسان ١٢ - إنسانيات محمد ١١ - نحن اليشر ١٤ ـ بين يدي عمر ١٣ ـ الوصايا العشر ١٦\_ كما تحدث القرآن ١٥ ـ في البدء كان الكلمة ١٧ ـ وجاء أبو بكر ١٨ ـ مع الضمير الإنساني في مسيره ومصيره ٢٠ ـ أزمة الحرية في عالمنا 19\_كما تحدث الرسول (مجلد) ۲۲ في رحاب على ٢١\_ رجال حول الرسول (مجلد) ٢٤ أبناء الرسول في كربلاء ۲۳\_وداعا عثمان ٢٥ ـ معجزة الإسلام عمر بن عبد العزيز ٢٦ ـ عشرة أيام في حياة الرسول ٢٨ خلفاء الرسول (مجلد) ٢٧\_ .. والموعد الله ٣٠ دفاع عن الديمقراطية ٢٩\_ الدولة في الإسلام ٣٢ لو شهدت حوارهم لقلت ٣١ قصتي مع الحياة ٣٤ إلى كلمة سواء (تحت الطبع) ٣٣ الإسلام ينادي البشر

تطلب كتب المؤلف من دار المقطم للنشر والتوزيع

٣٥ قصتي مع التصوف